

ഭാരതത്തിന്റെ ആദ്ധ്വാത്മികജ്ഞാനവും സാംസ്കാരികപൈതൃകവും പരിപോഷിപ്പിക്കുകയും പ്രചരിപ്പിക്കുകയും ചെയ്യുന്ന മഹദ്ഗ്രന്ഥങ്ങൾ, അവയുടെ മൂല്വവും വ്വക്തതയും ഒട്ടും ചോർന്നുപോകാതെതന്നെ, നൂതന സാങ്കേതികവിദ്വ ഉപയോഗിച്ച് പരിരക്ഷിക്കുകയും ജിജ്ഞാസുകൾക്ക് സൗജന്വമായി പകർന്നുകൊടുക്കുകയും ചെയ്യുക എന്ന ശ്രേയസ് ഫൗണ്ടേഷന്റെ ലക്ഷ്വ സാക്ഷാത്കാരമാണ് ശ്രേയസ് ഓൺലൈൻ ഡിജിറ്റൽ ലൈബ്രറി.

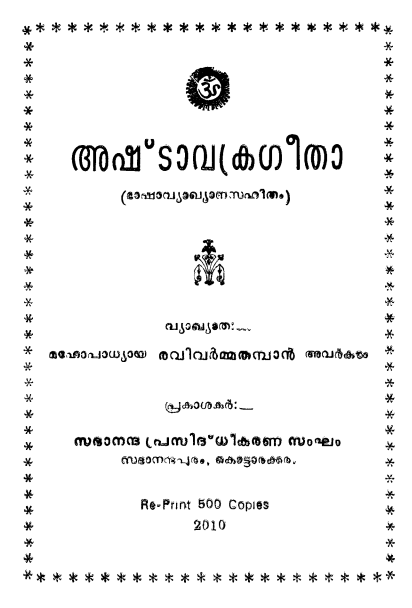
ഗ്രന്ഥശാലകളുടെയും ആദ്ധ്വാത്മിക പ്രസ്ഥാനങ്ങളുടെയും വ്യക്തികളുടെയും സഹകരണത്തോടെ കോർത്തിണക്കിയിരിക്കുന്ന ഈ ഓൺലൈൻ ലൈബ്രറിയിൽ അപൂർവ്വങ്ങളായ വിശിഷ്ടഗ്രന്ഥങ്ങൾ സ്കാൻചെയ്ത് മികവാർന്ന ചെറിയ പി ഡി എഫ് ഫയലുകളായി ലഭ്യമാക്കിയിരിക്കുന്നു. ഇവ കമ്പ്യൂട്ടറിലോ പ്രിന്റ് ചെയ്തോ എളുപ്പത്തിൽ വായിക്കാവുന്നതാണ്.

ശ്രേയസ് ഓൺലൈൻ ഡിജിറ്റൽ ലൈബ്രറിയിൽ ലദ്യമായ ഗ്രന്ഥങ്ങൾ വ്യക്തിപരമായ ആവശ്യങ്ങൾക്കുവേണ്ടി സൗജന്യമായി ഉപയോഗിക്കാവുന്നതാണ്. എന്നാൽ വാണിജ്വപരവും മറ്റുമായ കാര്യങ്ങൾക്കായി ഇവ ദുരുപയോഗം ചെയ്യുന്നത് തീർച്ചയായും അനുവദനീയമല്ല.

ഈ ഗ്രന്ഥശേഖരത്തിന് മുതൽക്കൂട്ടായ ഈ പുണ്യഗ്രന്ഥത്തിന്റെ രചയിതാവിനും പ്രകാശകർക്കും നന്ദി രേഖപ്പെടുത്തുന്നു.

ശ്രേയസ് ഓൺലൈൻ ഡിജിറ്റൽ ലൈബ്രറിയെക്കുറിച്ചും ശ്രേയസ് ഫൗണ്ടേഷനെക്കുറിച്ചും കൂടുതൽ വിവരങ്ങൾ അറിയാനും പ്രവർത്തനങ്ങളിൽ പങ്കാളിയാകാനും ശ്രേയസ് വെബ്സൈറ്റ് സന്ദർശിക്കുക.

http://sreyas.in





# അഷ്ടാവ(കഗീതാ

(ഭാഷാവൃംഖ്യാനസഹീതം)



**പ**്രബ്യാത: -

മഹോപാധ്യാ**യ രവിവർമ്മതമ്പാൻ** അവർക്ക



പ്രകാശകർ:\_\_\_

**സഭാനന്ദ**്രപസിദ്ധീകരണ സാഘം സഭാനന്ദപുരം, കൊട്ടരക്കര. Sadananda Publication ASHTAVAKRAGEETHA (Malayalam)

Price Rs. 40 - 00

Mahopadhyaya Ravivarma: Thempen
Printed at
Sadananda Printers, Sadanandepuram, Kottarakara.
Copies 500
Published by
Sadananda Publication,
Sadanandapuram, Kottarakara.
2010

## അവതാരിക

അഷ്യാവക്രഗീത വേദാന്തശാസ്ത്രത്തിൽ അത്യന്തം ഉൽ കൃഷ്യമായ ഒരു ഗ്രന്ഥമാകുന്നു. അഷ്യാവക്രസാഹിത എന്നുള്ള പേരിലും ഈ ഗ്രന്ഥം പ്രസിദ്ധമാണ്ട്. ഉഞ്ഞാനയോഗത്ത്! ഒൻറയും കർമ്മയോഗത്ത് 1നെറെയും സ്വര്യപവിജ്ഞാനത്തി ലും പൊതുവെ വേദാന്തശാസ്ത്രസിഭാന്തങ്ങളുടെ സാഥാന്യ ഉഞ്ഞാനത്തിലും ഭഗവൽഗീത എന്നുപോലെ അഭവിതമായ ആത്മവസ്തുവിന്റെ അപരോക്ഷേജ്ഞാനം സിദ്ധിക്കുന്നതി ലും അതിൽ പ്രതിഷ്യയെ പ്രാപിക്കുന്നതിലും അഷ്യാവക്ര ഗത ജിജ്ഞാസുക്കാക്കും വളരെ ഉപകാരപ്രമോകുന്നും

ഭഗവൻഗീത എന്നപോലെ അഷ്യാവക്രഗീതയം ഗുരു ശിഷ്യസംവാദരൂപത്തിലാണു നിബഭ്ധമായിരിക്കുന്നതും ശിഷ്യനായ ജനകമഹാരാജാവിൻെറ ചോദ്യങ്ങളം അതി അ ഗുരുവായ അഷ്യാവക്രമഹർഷിയുടെ ഉത്തരങ്ങളം ഈ ഉപദേശത്തിൻെറ ഫലമായി ജ്ഞാനിയായിത്തീന്ന ശി ഷ്യൻെറ സ്ഥാരുഭവകഥനവും ആണും ഇതിലെ ഉള്ളടക്കം.

ആത്തത്വപ്രകാശകങ്ങളായ വേദാന്ത്യസ്ഥങ്ങളിൽ ശിഷ്യന്മാരുടെ ബുധിക്ക് അനുസരണമായി അവരുടെ സദേഹനിവൃത്തിക്കും തത്വഗ്രഹണത്തിനുംവേണ്ടി ഭിന്ന ഭിന്നങ്ങളായ പ്രക്രിയകളെ സ്വീകരിക്കുന്നത്ല് സാധാരണ മാണും ലക്ഷ്യമായ ആത്മസാക്ഷാൽക്കാരം ഒന്നതന്നെയാകന്നും അതിൽ യാതൊരു വ്യത്യാസവുമില്ല. എങ്കിലും അതിന്റെ ഉപായങ്ങളായ പ്രക്രിയകയം പലതാണും. അവക്ക് പരസ്തരം യോജിപ്പ് കാണുകയില്ല. വിരുദ്ധത ഉണ്ടാകാം ജ്ഞാനോഭയം സിദ്ധിച്ച് ഒരു ജീവൻ മുക്കനായുത്തിരുന്നോയ മററു ജീവന്മാർ ബദ്ധരായിത്തന്നെയിരിക്കുന്നത്വ് എന്തുകൊണ്ടാണും എന്നുള്ള ചോദ്യത്തിൻെ സമാ

ധാനത്തിനായി അനേകം ഗ്രന്ഥങ്ങളിൽ ജീവനാനത്വം അതുപോലെ പ്രത്യഭി**ജ്ഞ** അംഗീകരിക്കപ്പെടുന്നുണ്ട്. മതലായ ജ്ഞാനവിശേഷങ്ങളുടെ ഉപപത്തിക്കായി വി ഷയങ്ങരംക്ക് വ്യാപഹാരികസത്ത എന്ന് പറയപ്പെടുന്ന അജ്ഞാസത്തയും സ്വീകരിക്കപ്പെടുന്നുണ്ട്. ശങ്കരാചാര്യ സ്വാമിക⊙ തുടങ്ങിയ മഹാചാര്യന്മാരുടെ ഗ്രന്ഥങ്ങ⊙ മാ ത്രമല്ല ഭഗവൽഗീതപോലം ഈ വിഷയത്തിൽ വൃതൃസ്ക മല്ല. എന്നാൽ വിഷയങ്ങഠംക്ക<sup>്</sup> അജ്ഞാതസത്തയും വ്യ വഹാരദശയിൽപ്പോലം സചീകരിക്കാതെ തതാവിചാരം ചെയ്ത് ആത്മജ്ഞാനം സമ്പാദിക്കുന്ന രീതിയും സർവ്വസ മ്മതമായ വേദാന്തസിദ്ധാന്തംതന്നെയാകുന്നു. ഈ പ്രക്രിയ യ്ക്കാണം 'ദൃഷ്ടിസൃഷ്ടിവാദം' എന്ന പേർ പറയപ്പെടുന്നതു്. ഇതിൽ ജീവനാനത്വം ഇല്ല. ഏകജീവവാദമാണം" ഇവിടെ സ്വീകാര്യമായിരിക്കുന്നതു". ഈ പ്രക്രിയയെ അവലംബി ച്ച**് യോഗവാസിഷ്യത്തിൽ** അനേകം സ്ഥല<u>ത്ത</u>് തത്വവി ചാരം ചെയ്തിട്ടണ്ട്. മാണധുക്യോപനിഷത്തിന്റെ വ്യാ **ഖ്യാനമായ** ഗൌഡപാദകാരികയിൽ പ്രസിദ്ധമാ**യ 'അ ജാതവാദ' വം ഫലത്തിൽ ഇ**ത്തന്നെയാകുന്നു. ആദിശേ ഷക്തമായ പരമാർത്ഥസാനത്തിലും ഈ പ്രക്രിയയെ സ്പ്രഷ്യമായിക്കാണുവാൻകഴിയും. ശങ്കരാപാര്യകൃതമാ<mark>യ</mark> സ്വാത്മമനസ്സംവാദത്തിലും ഈ പ്രശ്രിയ ആശ്രയിക്കപ്പെ **ട്ടിരിക്കുന്നു. മഹാപ്രമാണിക**ങ്ങളായ ഗ്രന്ഥംകളുല്ലൊ മധു **സൂദനസരസ്വതിയുടെ അ**ടൈചതസിദ്ധിയും അതിൻെ<u>റ</u> വ്യാഖ്യാനമായ ബ്രഹ്മാനന്ദസമസ്വതിയുടെ ബ്രഹ്മാനന്ദീ യവം. നവീനങ്ങളായ ഈ ഗ്രന്ഥങ്ങളിലും ദൃഷ്ടിസൃഷ്ടിവാ **ദത്തേയം ഏക ജീവാത്മ**ത്തെയംപററി പ്രതിപാ**ദിച്ചി** ഇ**പ്രകാരം പ്രാചി**നന്മാരും അർവ്വാചീനന്മാരും ട്ടണ്ടും. നവീനന്മാരും ആയ അടൈചതാചാര്യന്മാരെല്ലാം ദൃഷ്ടിസ്ത ആദരിക്കുകയും അവരുടെ ഗ്രന്ഥങ്ങളിൽ ഷ്ടിവാദത്തെ

ഇതിനെ അടിസ്ഥാനപ്പെടുത്തി തത്താവിചാരംചെ യ**്ക**യം ചെയ്തിട്ടുണ്ടെങ്കിലും അതൊക്കെ ഈ പ്രക്രിയയോട്ട് പൊരുത്തപ്പെടാത്തതും അസന്നിഗ്ധവും സൂക്ഷുവുമായ തത്താഗ്രഹണത്തിന് കാലവിള ബം ഉണ്ടാകുന്നളും ആയ മറവു പ്രക്രിയകളോട്ട് കൂടിക്കലർന്ന് സാധാരം ക്കാക്ക് വേർതിരിച്ചെടുക്കുവാൻ വിഷമമായ വിധത്തിലാകുട്ടെ പൊരുത്തപ്പെടാത്ത മറവു പ്രക്രിയകളമായി കൂട്ടിക്ഷുയ്യാതെ ആകജീവവാദത്തെയും ദൃഷൂിസൃഷ്ടിവാദത്തെയും ശുദ്ധ മായ നിലയിൽത്തന്നെ അവലംബിച്ച് ആ ആടിസ്ഥാനത്തിലാണം" ആത്മതത്താം പ്രതിപാദിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നത്ര്.

#### ചില ഉദാഹരണങ്ങൾ നോക്കുക.

"ഏകോദ്രഷ്ടാസിസവ്വസ്യ മക്തപ്രായോസിസവ്വദാ" സർവത്തെയും അറിയുന്ന ഒരേഒരുവൻ നീ ആകന്നു.

"ത്വത്തോന്യോനാസ്തിസംസാരി നാസംചാരീച കശ്ചന'' നീ അല്ലാതെ വേറൊരു ജീവൻ ഇല്ല. സംസാരിയല്ലാ ത്ത് ആത്മവസ്തവം നീ മാത്രമാകന്നു.

"താതചിന്മാത്ര രൂപോസിനി ന തേഭിന്നമിദം ജഗൽ" കണ്ടോ? നീ ബോധം മാത്രമാകന്നു. ഈ പ്രപഞ്ചം നി ന്നിൽനിന്നും അന്യമല്ല.

ഇപ്രകാരം ജീവൻ ഒന്നിലധികം ഇപ്ലെന്നും ഒരേ യൊരു ചൈതന്യമല്ലാതെ മററു ജഢവസ്ത ഒന്നുംതന്നെ വാ സ്തവത്തിൽ ഇല്ല എന്നും ഉള്ളതിനെ അഷ്ടാവക്രഗീത യിൽ എത്രയോ ഉദാഹരണങ്ങരം കാണാവുന്നതാണ്

വിഷയങ്ങളുടെ **അജ്ഞാതസ**ത്തയും ജീവഭോവം ഒക്കെ പ്രതൃക്ഷസിദ്ധമായിരിക്കെ അതു് ഇപ്രെന*്* എടങി

പായാമെന്നുള്ള ചോദൃത്തിന് സമാധാനമായി യുക്തിവാടമെന്നും വിപലമായി ഈ ഗീതയിൽ വിസൂരി ച്ചിട്ടില്ലെങ്കിലും ഇതിൽ അഭിസ്ഥാനമായി സ്വീകരിച്ചി രിക്കുന്ന ദൃഷ്ടിസൃഷ്ടിപ്രക്രിയ **ഈവക ചോദ്യങ്ങളെ** എല്ലാം വേരോടെ നശിപ്പിക്കുന്നതിനു' തക്ക കഴിവുള്ളതാ കുന്നു. ഈ പ്രക്രിയയെ അടിസ്ഥാനപ്പെട്ടത്തി തത്തചവി പാരം ചെയ്യുന്നതായാൽ സർവസംശയങ്ങളം സ്വയം നശി ക്കുന്നതായി ആക്കം അനുഭവപ്പെടുന്നതാണ്. ദൃഷ്ടിസ്ത ഷ"ടിവാത്തിെൻറ സാത്രപം സാമാനുമായി ഗ്രഹിച്ചം കൊണ്ട് വായിക്ക്നേതായാൽ അംബ്ടാവത്യനിതപോലെ യുള്ള ഗ്രന്ഥങ്ങളിൽ യാതൊരു സസ്വേഹവും ഉണ്ടാകുന്ന തല്ല എന്നു" അർത്തു പറയാവുന്നതാണു". ഈ വിഷയ ത്തിൽ പ്രധാനമായി ശ്രദ്ധികേണ്ടതായി ഒരു കാര്യമുണ്ട്. ചില ഗ്രന്ഥകാശമാർ ചെയ്യുന്നതുപോലെ എതാനം ചില വേദിഷയങ്ങ**ാകുട**് അജ്ഞാതസത്ത സചീകരിച്ചുകൊണ്ട് ദൃഷ്ടിസ്പപ്പ്ടിവാഭത്തെ അനകരിക്കുന്നതിൽ യാതൊരു പ്രയോജനവുമില്ല. ശുദ്ധമായ ഈ പ്രക്രിയയുടെ സ്വരുപം ചു അക്കത്തിൽ താഴെ വിവരിക്കുന്നതുപോലെ സാഞ്ഞ്.

വിഷയങ്ങാംക്ക് വ്യാവഹാരികസത്ത അഭ്യക്ഷിൽ അഭ്യാതസത്ത ഇല്ല. സകലവിഷയങ്ങളും ആത്തസത്ത ഇല്ല. സകലവിഷയങ്ങളും ആത്തസത്ത തിചെയ്യുന്നുള്ള. സാംഖ്യന്മാരുടെ ത്രിഗുണപ്രത്യതി താക്കി കാരുടെ പരമാത്ത മുതലായ സകല കാരണപദാർത്ഥങ്ങളം ബോധത്തിന്റെ വിഷയകോടിയിൽപെടുന്നു: കാല പരിച്ഛിന്നവും ദേശപാര്യ്ഥങ്ങാം എന്നുപോലെ പരിച്ഛേളകമായ കാലവം ദേശവാകുടി വിഷയകോടിയിൽപെടുന്നു എന്നുപോലെ വിസൂരിച്ചു കോടിയിൽപെടുന്നു എന്നുള്ള പരമാർത്ഥം വിസൂരിച്ചു കോടിയിൽപെടുന്നു എന്നുള്ള പരമാർത്ഥം വിസൂരിച്ചു കോടാ. ചുരുക്കത്തിൽ കാര്യസാമാന്യം എന്നപോലെ ഉപാ ഭാനത്രപവും നിമിത്തത്രപവും ആയ കാരണസാമാന്യവും

വിഷയകൊടിയിൽപെട്ടതാണു്. അതിനാൽ അവക്ദ് ബോധവിഷയമായിട്ട് മാക്രമല്ലാതെ ഒരിക്കലും അജ്ഞാ തസത്തയില്ല.

ഈ പ്രക്രിയയെ മററു പ്രക്രിയകളടെ കലർപ്പില്ലാ **തെ വിവിക്തവും** സൂക്ഷൃവുമായ രൂപത്തി**ൽ ഗ്രഹിക്കു**ന്ന തിനം, യപതാളിയമാത ജിങ്ഡാധിയമ**ം അം, ഢ്ഠാവീം 5**് **കാരപ്രദമായ** രണ്ടു ഗ്രന്ഥ അളാണു ശ്രീകൃഷ്ണമേനവകൃതിക <sup>ളായ</sup> **ആത്മ**ദർശനവും ആത്മനി**ർവുതിയും.** പ്രപഞ്ചമായി തോന്നുന്നതു വരുവത്തിൽ പ്രപഞ്ചമല്ലെ **ന്നും അതു് സ**ച്ചിദാനന്ദന്ധ്വരൂപമായ അ**;ത്മവസ്തവാണെ** ന്നും ആണു് ഈ ഗ്രന്ഥംങ്ങളിലെ പ്രതിപാ**ദ്യവസ്ത. പ്രപ** ഞ്ചത്തെപ്പററി കലാപരമായം ദേശപരമായം കാരണപര **മായും ഉണ്ടാകു**ന്ന സകല സംശയങ്ങ**ാംകും തത്ത്വജിജ്ഞാ** സുക്കഠംക്ക് സർവദാ തൃപൂികരമായ സമാധാനം നൽകുന്ന വിഷയത്തിൽ ഈ ഗ്രന്ഥം അട്ടേ സ്ഥാനം അഭചിതിയം തന്നെയാകുന്നു. ഈ ഗ്രന്ഥങ്ങരം വായിച്ച് ഇതിലെ പ്രതി പാദ്യം സൗമാന്യമായി ഗ്രഹിച്ചിട്ടള്ളവക്ക് അഷ്ടാവക്ര ഗീത ഗൗഢപാദകാരിക യോഗവാസിഷ്ടം തുടങ്ങിയുള്ള പ്രൌഡങ്ങളായ വേദാന്തഗ്രന്ഥങ്ങയ ഏററവും സുഗ്രഹങ്ങ ളായിത്തീരുന്നതാണം. സ്വയം വായിച്ച് ആസ്വദിക്കു വാൻ ഉത്സുകരും സംസ"കൃതഭാഷ പരിചയമില്ലാത്തവരു മായ ഇങ്ങനെയുള്ള ചില സ്നേഹിതന്മാരുടെ പ്രേരണയാ ണം' ഈ ഭാഷാവ്യാഖ്യാനത്തിൽ എന്നെ പ്രവർത്തിപ്പി ച്ചതും.

തീവ്രമായ ജിജ്ഞാസയുണ്ടെങ്കിൽ ഈ ജന്മത്തിൽ ത്തന്നെ ആക്കും തത്തചസാക്ഷാൽക്കാരം സിദ്ധിക്കമെന്നാ അ് അഷ്ടാവക്രമഹർഷി ജിജ്ഞാസുലോകത്തോട്ട് പ്രഖ്യാപനം ചെയ്യുന്നതു്. ഇത്ര ലളിതമായ ഭാഷയിലും ആസ്വാദ്യമായ രീതി യിലും തത്തോപദേശം ചെയ്യുന്ന വേദാന്തഗ്രന്ഥങ്ങരം സംസ്കൃതഭാഷയിൽത്തന്നെ വളരെ ചുരുക്കമേ കാണു ന്നുള്ള.

ഭാഷയിൽ വളരെ **അധികം ലളിതവും** അത്ഥത്തിൽ വളരെ അധികം ഗഹനവും ആയ ഈ വിശിഷ്ടഗ്രന്ഥ ത്തെ വ്യാഖ്യാനിക്കുന്നതിൽ മൂലത്തിലെ ആശയത്തിൻെറ സ്ഫുടതയിൽ ഞാൻ യഥാശക്തി പരിശ്രമിച്ചിട്ടുണ്ട്. ഈ ഗീതയ്ക്ക് പൂർണ്ണമായ ഒരു ഭാഷാവ്യാഖ്യാനം ഇതാദ്യ മായാണെന്നാണും തോന്നുന്നത്.

അദ്ധ്യാത്മിക ഗ്രന്ഥങ്ങളിൽ മഹോന്നതമായ ഒരു സ്ഥാനത്തെ അലങ്കരിക്കുന്ന ഈ അഷ്ടാവക്രഗീതയി ലെ ആശയങ്ങഠം ഗ്രഹിക്കുന്നതിൽ കേരളീയക്ക് എൻെ വ്യാഖ്യാനം അല്പമെങ്കിലും സഹായമാകമെങ്കിൽ അതു കൊണ്ട് ഞാന കൃതാർത്ഥനാണം.

എന്ന**്,** വ്യാഖ്യാതാ.



# അഷ്ടാവ(കഗീതാ

(ഭാഷാവ്യാഖ്യാനസഹിതം)

അഭ്ധ്യായം 1

ജനക ഉവാച\_\_

കഥം ജ്ഞാനമവാപ്പോതി കഥം മുക്തിർഭവിഷ്യതി വൈരാഗ്യം ചകഥം പ്രാപ്തമേതൽ ബ്രൂഹി മമപ്രഭോ 1

ജനകൻ സാഗുരുവായ അവുവേക്രമഹർഷിയോട്ട ചോദിച്ചു സാാമീൻ! ജ്ഞാനലാഭത്തിനുള്ള ഉപായം എന്താകുന്നു? മോക്ഷം ലഭിക്കവാനുള്ള ഉപായം എന്താകുന്നു? വൈരാഗ്യം സിദ്ധിക്കവാനുള്ള ഉപായവും എന്താകുന്നു? ഇത്ര് എനിക്കു അവിടന്നു പറഞ്ഞുതന്നാലും.

അഷ്ടാവക്ര ഉവാച\_

മുക്തിമിച്ഛസി ചേത്താത വിഷയാൻ വിഷവത്തൃജ ക്ഷമാർജ്ജവഭയാതോഷസത്യം പിയുഷവൽ ജേ 2

കത്തോ! നി മോക്ഷം ലഭിക്കണമെന്നു ഇച്ഛിക്കുന്നു പെങ്കിൽ വിഷയങ്ങള വിഷത്തെ എന്നപോലെ ത്യജി ക്കണം. ക്ഷമ, ആർജ്ജവം, മയ, സംതൃപ്തി, സത്യം ഇവ യെ അമൃതംകണക്കെ സ്വീകരിക്കുകയും വേണം. ന പ്പഥീന ജ**ലംനാഗ്നിർന്ന വാ**യൂർട്ട്യൈർന്നവാ ഭവാൻ എഷാം സാക്ഷിണമ•ത്മാനം ചീദ്രപം വിഭധിമക്കയെ. 3

ദേഹഞ്ഞിൻെറ ഘടകങ്ങളായ പ്രഥിവി, ജലം മുത ലായ ഭ്രതങ്ങളിൽ ഒന്നമല്ല നീ. ഭൌതികമായ ഭേഹവുമാ യി നിനക്കു യാതൊരു ബന്ധവുമില്ല. ഉദേഹസാക്ഷിയായ ബോധസചര്രപനാണ് താൻ എന്നു നീ ധരിച്ചാലൂം. ഇതാ ണം മുക്തിക്കുള്ള ഉപായം.

യദി ദേഹംപ്പ്ഥക്കൃത്യ ചിതി വിശ്ശാമ്യതിഷ്ണി അധുനൈവ സബീ ശാനോബന്ധമക്തോ ഭവിഷൂസി 4

വിഷയമായ ദേഹവം സാക്ഷിയം കൂടിച്ചേർന്നതാണ് തൻറെ സാത്രപം എന്നു മനുഷൂൻ തെററിലയിക്കുന്നു. ഈ തെറു മനസ്സിലാക്കി സ്വസ്വശ്രപമായ ബേധേത്തിൽ നിന്നും ദേഹത്തെ വേർപെടുത്തി, അതായേത്ര തൻറെ ഖിഷയമെന്നുള്ളതല്ലാതെ മറു യാതൊരു ബന്ധവും ഭേഹത്തി അ് സാക്ഷിയായ തന്നോട്ട് ഇല്ലെന്നു് ശരിക്കു ധരിച്ചിട്ടു് അതിനെ (ദേഹത്തേ) വിഷയം മാത്രമാക്കി നിറുത്തിയും കൊണ്ടു് ശേഷിച്ച ബോധത്തിൽ സ്വസ്ഥനായി സ്ഥിതി ചെയ്യുന്നപക്ഷം നീ ഇപ്പോരംത്തന്നെ സുഖിയും, ശാന്തനും, ബന്ധമക്തനും ആയിത്തീരുന്നതാണു്.

നതാം വിപ്രാദികോവർണ്ണോ നാശ്രമീനാ*f*ക്ഷഗോചരം അസംഗോസി നിരാകാരോ ബിശാസാക്ഷീ സുഖീഭവ 5

ബ്രാഹംനാദിജാതിയോ, ബ്രഹ്മപര്യാഭ്യാശ്രമമോ ഒന്നും ഉള്ളവനല്ലം നീ. ച്യാരക്കത്തിൽ ഇന്ദ്രിയങ്ങറംക്കും മനസ്സിനും വിഷയമായിട്ടുള്ള യാതൊന്നും നീ അല്ലാ. അ ത്തിനെയുള്ള യാതൊന്നിനോടും നിനക്കു യാതൊരു ബന്ധ വം ഇല്ലാ. നീ നിരാകാരൻ ആണം". നിയല്ലാക്കെ സർവ്വ ത്തിനം നീ സാഷി മാത്രം ആകന്നു. ഈ ൃവാനൂവം ധരി ച്ച നീ നിതൃസുഖിയാജി ഭവിച്ചാലും.

ധർമ്മാധർമ്മൌ സുഖം **ഭഃഖം മാനസാനി ന**ത്രേ വിദോ **ന കർത്താ** ന്**സി ന ഭോക്താ ന്സി മക്ത**ഏവാ ന്സി സയ്ക്കാ

ധർമ്മാധർമ്മങ്ങളം, സുഖളഖങ്ങളം മനസിന് ഉള്ളത്ര മാത്രമാണം. അല്ലാതെ സർവ്വവ്യാപിയായിരിക്കുന്ന നി നക്കും ഉള്ളതല്ലാ, നീ പുണ്യപാപങ്ങളുടെ കർത്താലോ തൽഫലമായ സുഖദുഖങ്ങളുടെ മോക്താവോ അല്ലാ. വി നിത്യമുക്തൻതന്നെയാകുന്നം.

ഏകോദ്രഷ്യാ ട്രസി സർവ്വസ്യ മക്തപ്രായോ ട്രസി സവ്വരാ അയമേവ ഹി തേ ബസോം ദ്രഷ്ടാരം പശ്യസീ തരം 7

നീ അല്ലാത്ത സർവ്വത്തിൻെറയും ഒരേയൊര്ത ദ്രഷ്ടാ വുമാത്രമാണു് നീ. വാസ്കവത്തിൽ നീ എപ്പോഴും മുക്തൻ ആയിട്ടുതന്നെയാണു് സ്ഥിതിചെയ്യുന്നതു്. അതു നീ അറി യുന്നീല്ലാ എന്നൊരു കുറവുമാത്രമെ നിനക്കുള്ള. എന്തെ ന്നാൽ ദ്രഷ്ടാവു് മാത്രമായ തന്നെ കർത്താവും, ഭോക്താ വുംകൂടിയാണെന്നു് തെററിദ്ധരിക്കുന്നതു മാത്രമാണു് നിൻെറ ബന്ധം.

'അഹം കർ**ത്തേ**'തൃഹം മാനമഹാകൃഷ്ലാഹിദംശിതഃ 'നാ*f*ഹംകർത്തേ'തി വിശചാസാ*f* മൃതം പീതചാസുഖീഭവ 8

"ഞാൻ കർത്താവാകന്നു" എന്നുള്ള വിശ്വാസമാകുന്ന വലിയ കൃഷ്ണസർപ്പത്തിൻെറ കടിയേററു് ആ വിഷമുർച്ചു യിൽ നീ മഞ്ജിക്കിടക്കുകയാണും". അതിനു ശരിയായ ഒര ഷധം "ഞാൻ കർത്താവല്ലാ" എന്നുള്ള വിശ്വാസാമൃതം പാ നംചെയ്യുകയാണും". ആ വിശ്വാസാമൃതം പാനംചെയ്തിട്ടും" നീ സുഖിയായി ഭവിച്ചാലും. "ഏകോവ'।ശുദ്ധബോധോ ∱ഹൗമിതി നിശ്ചയവഹ്നിനാ പ്രജചാല്യാ ∕ ജ്ഞാനഗഹനം വീതാശോകഃ സുഖീ ഭവ 9

ഏകവം നിർവിഷയവും ആയ വിശുഭാബോധം മാ ത്രാണ്െ ഞാനും എന്നുള്ള നിശ്ചയമാകന്ന അഗ്രിയെ ക്കൊണ്ട് താനു ദേഹിയാണും, കർത്താവാണും, ഭോക്താ വാണും എന്നും മററുമുള്ള തെററിദ്ധരേണയാകുന്ന കാട്ട് മുഴ വാനു ഭഹിപ്പിച്ചുകളത്തിട്ട് നീ സർവഭാഖവും തീർന്നും സംവിയായി ഭവിച്ചാലും.

യത്ര വിശാമിദം ഭാതി കല്ലിതം രജ്ജുസർപ്പവത° ആനന്ദപരമാനന്ദ: സബോധമ്പി: സഖം ചര. 10

ഇരുട്ടിൽ കയർ സർപ്പമായിതോന്നുന്നതുപോലെ ആനന്ദസാത്രപരായ ബോധം മാത്രമാണം ദേഹം ഉയപ്പെ ടെയുള്ള ഈ ജഗത്തായിത്തോന്നുന്നതും, ആ ബോധാനന്ദ മാണം നി. ഈ പരമാർത്ഥം ധരിച്ചാൽമാത്രംമതി നിന ക്കു യാതൊരു ടുഖവുമില്ലാതെ സുഖമായി ജീവിക്കാം.

മുക്താഭിമാനീ മു**ക്തോഹി ബദ്ധോബദ്ധാഭിമാനുപി** കി വദന്തീഹ സ**ത്യേയം യാ മതി: സാ ഗതിർഭവേ**ത് 11

"താൻ മുക്തനാണം" എന്നുള്ള ഉറപ്പ് ഉണ്ടായാൽമാ ത്രംമതി മുക്തനായിത്തീരാൻ. എന്തെന്നാൽ താൻ ബലാ നാണം" എന്നു് ഉറപ്പുള്ളതുകൊണ്ടുമാത്രമാണു് ഒരുവൻ ബദ്ധനായിരിക്കുന്നതു്. "മനംപോലെ" മംഗല്യം എന്നു പറയുന്നതു് വളരെ ശരിയാണു്.

ആത്മാ സാക്ഷ**ി വിളഃ പൂർണ്ണ**ഏകോമുക്തശ്രിദക്രിയ**ഃ** അസംഗോനിസ്പ്പഹഃ ശാന്തോഭ്രമാൽ സമാൽ സംസാരവാനിവ. ദേഹാദിഭ്രമം ഇ പ്ര താകുന്നതിന**് ആ** ചമാവി**ൻെറ** സചത്രപം ശരിക്ക് ധരിക്കണം.

ആത്മാവ് അനാത്മവസ്തകളുടെ എല്ലം സാക്ഷി മാ ത്രമാണം. അല്ലാതെ ദേഹത്തിനെറയും, ഇന്ദിയങ്ങളുടെ യം, മനസിൻെറയും വ്യാപാരങ്ങളിൽ ഒരു വിധത്തിലും കക്ഷിയല്ലാ. ആത്മാവ് വിളവും പൂർണ്ണനമാണം. കാലപ രിച്ഛേദമോ, ദേശപരിച്ഛേദമോ ആത്മാവിനില്ല. ആത്മാ വ് മുക്തനാണം. മൂന്നകാലത്തിലും ആത്മാവിനം സംസാ രബന്ധം ഇല്ല. ആത്മാവ് ബോധം മാത്രമാകുന്നു. അ ലാതെ ജഡമോ ജഡസംബന്ധം ഉള്ളതോ അല്ലം. ആത്മാ വ് നിന്ന്കിയം ആണം. ക്രിയാസാക്ഷിയാണെന്നലും തെ കർത്താവല്ല ആത്മാവ്. ഇങ്ങനെ അസംഗനും, നിസ്പൃഹനും, ശാന്തനുമായ ആത്മാവ്. കേജ്ലം ഹോ ദിഭ്രമംകൊണ്ട് സംസാരി എന്നപോലെ തോന്നുന്നുവെ

കടസ്ഥം ബോഗ്ചാടെചത മാത്മാനം പരിഭാവയ അഭാസോഹം ഭ്രമം മുക്തചാ ഭാവം ബാഹൃമഥാന്തരം 13

ശരീരത്തിലും ഇന്ദ്രിയങ്ങളിലും, മനസിലും, താൻ എന്നും തൻെറതെന്നും അഭിമാനിക്കുന്ന ദേഹിയാണ് താൻ എന്നുള്ള ഭ്രമത്തെ നശിപ്പിച്ചിട്ട്, നിർവ്വികാരവും ഏകവും ആയ ഹോധം മാത്രമാണു് താൻ എന്നു് നീ ദൃഢമായി ഉറച്ചാലും.

ദേഹാഭിമാനപാശേന ചിരം ബദ്ധോസി പുത്രക ബോധോഹംജ്ഞാനഖഡ്ഗേണ തന്നികൃത്യസ്ഖീഭവ 14 സ്ഥുലവും, നൂക്ഷ്യവും, ആയ ദേഹത്തിൽ താൻ എന്നും തൻേറതെന്നും ഉള്ള അഭിമാനമാകുന്ന കയറുകൊണ്ട് കുഞ്ഞോ! നീ വളരെക്കാലമായിട്ട് ബദ്ധനായി സ്ഥിതി ചെയ്യുന്നു. ബോധംമാത്രമാണ് ഞനെന്നുള്ള ജ്ഞാന ഖഡ്ഗംകൊണ്ട് ആ ദേഹാഭിമാനപാശത്തെ വെട്ടിനുറ ക്കിയിട്ട് നീ സുഖമായി വേിച്ചാലും.

നിസ്സംഗോനി{ഷ്ലിയോƒസിത്വം സചപ്രകാശേ നിരഞ്ജനഃ അയമേവഹി തേ.ബന്ധഃ സമാധിമതതിഷ്ഠസി 15

പറഞ്ഞതുപോലെ നിസ്സംഗമം നിഷ്ക്രിയനും, സവയംപ്രകാശനും, നിർല്ലേപനും ആയ നിനക്ക് വാസൂവ ത്തിൽ യാതൊരു ബന്ധവുമില്ല. പുതിയതായി എന്തോ ഒന്നു് അനുഭവിക്കുവാനോ, പ്രാപിക്കുവാനോ ഉണ്ടെന്നുള്ള തെററിദ്ധാരണയാൽ അതിനുവേണ്ടി നീ സമാധി പരി ശീലിക്കുന്നു. ഇതു മാത്രമാണു് നിനക്ക് ഒരു ബന്ധമായി രിക്കുന്നതു്.

തചയാ വ്യാപൂമിദം വിശചം തചയി പ്രോതം യഥാർത്ഥതഃ ശൂദ്ധബുദ്ധസചരുപസ്തചം മാഗമ ക്ഷുദ്രചിത്തതാം 16

സ്വർണ്ണാഭരണങ്ങളിൽ സ്വർണ്ണം എന്നപോലെ ഇക്കാണായ ജഗത്തിൽ എല്ലായിടത്തും നീ വ്യാപിച്ചിരി കന്നു. മറെറാരു നിലയിൽ നോക്കിയാൽ ഒരു മാലയി ലെ മണികളം നുലുംപോലെയാണും ഈ ജഗത്തും നീയും. മണികഠക്കും പരസ്പരം നേരിട്ട് യാതൊരു ബന്ധവും ഇല്ല നുലുവഴിക്കമാത്രമേ അവയ്ക്കും തമ്മിൽ ബന്ധമുള്ള. അതുപോലെ ദേഹാദിവിഷയങ്ങഠക്കും പരസ്പരം നേരിട്ട് യാതൊരു ബന്ധവുമില്ല. സംക്ഷിയായ നിന്നിൽക്കൂടിമാ ശ്രമെ വിഷയങ്ങ≎ം പരസ്പരം ബന്ധപ്പെടുന്നുള്ള വിഷയ ങ്ങളെതമ്മിൽ ഘടിപ്പിക്കുന്ന നുല്യ നീമാത്രമാണും. വാസൂ വത്തിൽ നീ നിതൃശൂദ്ധനം, നിതൃബുദ്ധനം ആകന്നം അതിനാൽ "ഒരു വൃക്തിമാത്രമാണും" ഞാൻു എന്നുള്ള അല്പതചബുദ്ധി നിനക്കും കരിക്കലും ഉണ്ടാകാതിരിക്കട്ടെ.

നിരപേക്ഷോ നിർവ്വികാരോ നിർഭേദ ശീതളാശയഃ അഗാധബുദ്ധിരക്ഷുബ്ധോഭവ ചിന്മാത്രവാസനഃ 17

ദേഹവാസനകൊണ്ടാണ് ഒരുവൻ ഒട്ടങ്ങാത്ത ഓരോ ആവശ്യങ്ങാം ഉള്ളവനായിത്തീരുന്നത്ല്. അങ്ങിനെയുള്ള വൻ വികാരങ്ങാക്ക് അടിമയാകുന്നു. ദേശപരിച്ഛേദം നിമിത്തം അവൻ അല്പനായ ഒരു വ്യക്തിയായിത്തീരുന്നു. അവൻേറ മനസ്സ് സഭാ തപിക്കുന്നു. ശാന്തികിട്ടാതെ ക്ഷോഭിക്കുകയുംചെയ്യുന്ന അവൻ കേവലം ഉപരിപ്പവായിയായിരിക്കുന്നു. ഈ അനർത്ഥം പരിഹരിക്കുന്നതിനുള്ള ഉപായം ദേഹവാസന നശിപ്പിച്ചിട്ട് "ഞാൻ ബോധമാകുന്നു" എന്നുള്ള ബോധവാസന സമ്പാദിക്കേയാകുന്നു. അതിനാൽ നീ ബോധവാസനയെ സമ്പാദിച്ചിട്ട് അതുവഴി നിരപേക്ഷകനും, പരിപൂർണ്ണനും, ശാന്ത ചിത്തനും, സൂക്ഷ്യബുദ്ധിയും, ക്ഷോഭരഹിതനും ആയി ഭവിച്ചാലും.

സാകരാമനൃതം വിദ്ധി നിരാകാരം തു നിശ്ചലം എത്തതേയാപദേശന ന പുനർഭവസംഭവഃ 18

ആകാരത്തോടുകൂടിയതെല്ലാം അസത്യമാകന്നു. നി രാകാരമായിട്ടുള്ളതു് നിശ്ചലമായ സത്യവസ്തവം ആകന്നു. ഈ തതോപദേശം ശരിക്കു് ധരിക്കുന്നപക്ഷം വീണ്ടും സംസാരബന്ധം ഉണ്ടാകാതിരിക്കാൻ അതുമാത്രംമതി. യഥൈവാഭർശമധ്യസ്ഥെ രൂപേ ന്നാം പരിതസ്ത സാം തഥൈവാ നയ്യിൻ ശരീരേ ന്നാം പരിതാം പരമേശ്വരാം 19

കണ്ണാടിക്കുള്ളിൽ കാണുന്ന രൂപത്തിൻെറ അകത്തും പുറത്തും കണ്ണാടിമാത്രമേ ഉള്ള. അശുപോലെ ഈ ശരീര ത്തിലും അകത്താകട്ടെ പുറത്താകട്ടെ ബോധസ്വരുപനായ ഭഗവാൻ മാത്രമാണ് ഉള്ളത്ല്.

ഏകം സർവ്വഗതം വ്യോമ ബഹിരന്തര്യഥാഘടേ നിത്യം നിരന്തരം ബ്രഹ്മ സർവ്വശ്രത്ഗണേ തഥാ. 20

ഒരു കടത്തിൻെറ അകത്തും പുറത്തും ഒരേ ആകാശം വ്യാപിച്ചിരിക്കുന്നതുപോലെ സകല വിഷയങ്ങളിലും അകത്തും പുറത്തും ഒരുപോലെ നിത്യവും പൂർണ്ണവുമായ ബ്രഹം വ്യാപിച്ചിരിക്കുന്ന

\*-- \*

#### അഭ്ധ്യായം 2

ജനക ഉവാച: ...

അഹോ നിരഞ്ജനഃ ശാന്തോ ബോധോഹം പ്രകൃതേ പരഃ ഏതാവന്തമഹം കാലം മോഹേനൈവ വിഡംബിതഃ 1

ജനകൻ പറഞ്ഞു \_\_ ആശ്ചര്യം! നിർല്ലോപവും, ശാ ന്തിസ്വര്യപവും പ്രകൃതിക്ക് അതീതവും ആയ ബോധം ആകന്നു ഞാൻ. ഈ പരമാർത്ഥം അറിയാതെ ഇതുവരെ ഞാൻ വെറും മുഢനായി കഴിഞ്ഞുകടി. യഥാ പ്രകാശയായുകോദേഹമേതം തഥാ ജഗത് അതോമമ ജഗത്സർവകഥവാ ന ച കിഞ്ചന.

2

ഈ ദേഹത്തിന**് എന്നോടുളള സംബന്ധം അതിനെ** പ്രകാശിപ്പിക്കുന്നതു് ഞാനൊരുവനാണം" എന്നുള്ളതു് മാ ത്രമാകുന്നു. ഇക്കാണുന്ന സർവജഗത്തിനം എന്നോ**ടുള്ള** സംബന്ധവും അതുമാത്രമാണം'! അതായതു് ദേഹമയപ്പെ ടെയുള്ള സർവജഗത്തും എൻെറ വിഷയതാളം, ഞാൻ അ വയുടെ സാക്ഷിമാത്രവും ആകന്ത. അതിനാൽ ഒന്നകിൽ സർവജഗത്തും എന്റേറതാകുന്നു. അല്ലാതെ ദേഹംമാത്രമല്ല എൻേറത്ല° ഞാൻ പ്രകാശിപ്പിക്കുന്ന ദേഹം എൻെറയാണെ ങ്ക് ദേഹപ്രകാശകനായ അതേ ബാൻതന്നെ പ്രകാശി പ്പികന്നെ സർവജഗത്തും എൻേറതാകന്നു. ഇനി മററുവി ധത്തിൽ ചിന്തിക്കുന്നതായാൽ, ആയതു് ഈ ജഗത്ത് എൻറേതല്ലെങ്കിൽ, അതുപോലെ എൻെറ വിഷയം മാത്ര മായ ദേഹവും എൻേറതല്ല. ചുരുക്കത്തിൽ ദേഹം എൻേറ താണെങ്കിൽ സർവ ജഗത്തം എൻേറതാണം". ജഗത്ത്യ എൻേതല്ലെങ്കിൽ ദേഹവം എൻേറതല്ല. എൻേറതായി **ദന്നും ഇല്ല. ഈ രണ്ടുപക്ഷവും ഒരുപോലെ യുക്തിയുക്**ത വം ബദ്ധനാശകവം ആണം". ദേഹംമാത്രം എന്റേത്രം, അതൊഴിച്ചുള്ളതെല്ലാം എൻെ വിഷയംമാത്രവം ആകന്നു എന്നുള്ള മൂന്നാമത്തെപക്ഷം യുക്തിഹീനവും ബന്ധകാര ണവും ആകുന്നു.

സശരീംമഹോ വിശാം പരിതൃജ്യ മയാ ƒ ധനാ <sub>ചത</sub>ശചിൽ കൌശലാദേവ പരമാതമാ വിലോക്യതേം. 3

എനിക്ക് അതുളത**ം തോന്നുന്നു.** ഈ യുക്തി**കൊണ്ടു** ംനൊ ദേഹമയപ്പെടെ സർവജഗത്തുമായുള്ള ബ**ന്ധം**  എനിക്കിപ്പോരം വേർപെടുത്തുവാൻ സാധിക്കുന്നു. അത്ത വഴി എനിക്കു് ശുദ്ധമായ ആയമവസ്തവ നെർ സാക്ഷാത് കാരവം സിദ്ധിക്കുന്നു.

യഥാ ന തോയതോഭിന്നാസ്മരംഗാഃ ഫേന്ബത്ബുഭാഃ ആത്മനോന തഥാ ഭിന്നം വിശ്ചമാത്മ വിനിർഗ്ഗതം 4

[ആത്മസാക്ഷാൽക്കാരം സന്ദ്ധീച്ചതിൻെറ ഫലമായി അനാത്മവസ്കകളിൽ സംഭവിച്ച ഭാവഭേദത്തെയാണ് അടുത്ത ഏതാനം ശ്രേക്കങളിൽ പ്രതന്പാദിക്കുന്നതും.]

ജലത്തിൽനിന്നുണ്ടയേ തിര, നുര, മുതലായതു് ജലം മാത്രമല്ലാതെ മറെറാന്നായിരിക്കുന്നില്ല. വാസ്തവത്തിൽ അതെല്ലാം ജലംമാത്രമാണു്. അതുപോലെ എന്നിൽനി ന്നുണ്ടായ ഈ ഭഗത്തു് എന്നിൽനിന്നും അന്യമല്ല ഞാൻമാ ത്രമാകുന്നു.

തന്തുമാത്രോ ഭവേദേവ പടോയദ്വഭച്ചാരിതഃ ആത്മതന്മാത്രമേവേദം തദ്വദ്വിശ്വം വിചാരിതം 5

സൂക്ഷുമായി പരിശോധിച്ചാൽ മുണ്ട് നുലുമാത്രമാ കുന്നു. അല്ലാതെ നൂലുകൊണ്ടുണ്ടായ മറെറാതു വസ്തവല്ല മുണ്ട് എന്നു കാണുവാൻ കഴിയം. അതുപോലെ ശരിയയെ വീചാരണയിൽ ഈ ജഗത്ത്ര് ആത്മാവുമാത്രമാകുന്നു. ആത്മാവല്ലാതെ യാതൊന്നംതന്നെ ഇല്ല എന്നു് തെളിയു ന്നതാണു്.

യഥൈവേക്ഷരസേ ഏപ്പാ തേന് വ്യാപൈവ ശർക്കരാ തഥാ വിശചം മയിക്കപ്പം മയാ വ്യാപം നിരന്തരം 6 പഞ്ചസാരയിൽ കരിമ്പിൻനീരെന്നപോലെ എ ന്നിൽ കല്പിതമായ ഈ പ്രപഞ്ചത്തിൽ സർവ്വത ഞാൻ വ്യാപിച്ചിരിക്കുന്നു.

ആ**മോ** ƒജ്ഞാനാൽജഗ<mark>ൽഭാതി ആത"മജ്ഞാനാ</mark>ന്നഭാസതേ രജ്ജ്വജ്ഞാനാൽദഹിർഭാതി **തജ്ഞാനാ**ൽഭാസതേ നഹി 7

ആത് മാവിനെ അറിയാത്തതുകൊണ്ട് ജഗത്ത തോ ന്നുന്നു. ആത് മജ്ഞാനം ഉണ്ടായാൽ ആത് മഭിന്നമായി ജഗത്ത് തോന്നുകയില്ല. രജ്ജുജ്ഞാനം ഇല്ലാത്തപ്പോരം മാശ്രം തോന്നുന്നതായ സർപ്പം രജ്ജുജ്ഞാനം ഉണ്ടായാൽ പിന്നീട്ട തോന്നുകയില്ലല്ലോ.

പ്രകാശോമേ നിജം രൂപം നാതിരിക്തോസുൃഹം തതഃ യജാ പ്രകാശതേ വിശചം തദാ*ട്*ഹം ഭാസഏവഹി 8

ഏൻെ സ്വന്തം സ്വര്രപം പ്രകാശരൂപമായ ബോ ധം മാത്രമാകുന്നു. ഞാൻ പ്രകാശത്തിൽനിന്നും ഭിന്നനല്ല. അതിനാൽ ഈ ലോകം പ്രകാശിക്കുമ്പോളെല്ലാം ഞാൻ പ്രകാശിച്ചുകൊണ്ടുതന്നെ ഇരിക്കുന്നു

അഹോ! വികല്പിതം വിശ്വമജ്ഞാനാന്മയി ഭാന തേ കൂപ്പുംശൂക്തം, ഫണീരജ്ജെ, വാരിസൂരുകരേ തഥാ 9

എൻറെ സാത്രപജ്ഞാനം ഇല്ലാത്തതുകൊണ്ട് ഞാൻ ഈ ജഗത്തായിതോന്നുന്നു. ഒന്നു മറെറാന്നായി തോന്നുന്ന തിനു് ശുക്തിരജതവും. രജ്ജുസർപ്പവും, മൃഗതൃഷ്ണയും ഉഭാഹരണമാണല്ലോ.

മത്തോവിനിർഗ്ഗതം വിശ്ചം മയ്യേവ ലയമേഷ്യതി മൂടി കംഭോജലേ വീചിഃ കനകേ കടകം യഥാഃ 10 വിഷയപ്രപഞ്ചത്തിന സത്യത്വം അംഗീകരിക്കുന്ന പക്ഷം മൺകുടം മണ്ണിലും, ജലതരംഗം ജലത്തിലും, സൂണ്ണ വള സ്വർണ്ണത്തിലും എന്നപോലെ എന്നിൽനിന്നുണ്ടായ ഈ പ്രപഞ്ചം എന്നിൽത്തന്നെ ലയിക്കുന്നു

അഹോ അഹം! നമോമഹ്യം വിനാശോയസ്യ നാസ്സി മേ ബ്രഹാദിസ്സംബപര്യന്തം ജഗന്നാശേപി തിഷ്തഃ 11

എൻെ നില ആശ്ചര്യകരമാകുന്നു ബ്രഹ്മാവുമുതൽ പൂൽക്കൊടിവരെയുള്ള സകല പ്രപഞ്ചവും നശിക്കുമ്പോഴം നാശമില്ലാതെ ഞാൻ സ്ഥിതിചെയ്യുന്നു. അഞ്ജിനെയുള്ള എനിക്കു നമസ്സാരം.

അഹോ അഹം! നമോമഹ്യം ഭക്ഷോനാസ്തീഹ മത്സമഃ അസംസ്പ്പര്യ ശരീരേണ യേന വിശച ചിരം ധുതം 12

ഞാൻ ഏ**ന്റേള്ളതകരമായ ഒരു വസ്തു**തന്നെയാ**ണു്.** എം നെപ്പോലെ ശക്തനായി മററാരുംതനെ യില്ല. സ്വശിച്ച റിയാൻ പാടില്ലാത്ത ഞാൻ ഈ പ്രപഞ്ചത്തിൻ മുഴവൻ സദാ ആധാരമായി സ്ഥിതിചെയ്യുന്നു. ആ എനിക്ക് നമ സ്ഥാരം. എൻെ മഹാത്മ്യത്തിന്റ് അതിരില്ല.

അഹോ അഹം! **നമോമഹ്യമേകോഹം ദേഹവാനപി** ക്ചചിന്ന ഗന്താ **നാ** *f f* **ഗന്താ വ്യാപ്യ വിശചമ**വസ്ഥിതഃ

ദേഹമള്ളവൻ എന്നപോലെ തോന്നുന്ന ഞാൻ ഒരു വനേ വാസ്തവത്തിലുള്ള. ആ ഞാൻ ഒരിടത്തേക്കം പോക ന്നീല്ല, വരുന്നുമില്ല. ഞാൻ പ്രപഞ്ചത്തിൽ സർവ്വത്ര വ്യാപിച്ച് പരിപൂർണ്ണനായി സ്ഥിതിചെയ്യുന്നു. ആ എനിക്കു നമസ്സാരം,

അഹോ അഹം! നമോ മഹ്യം യസ്യമേ നാസ്തി കിഞ്ചന അഥവാ യസ്യ മേ സർവ്വം യഭവന്ദ് മനസഗോചരം 14

മാറാരുനിലയിലും എൻെ മാഹാത്മ്യം അത്തുതക രമായിരിക്കുന്നു എൻറതായി ഒന്നുംതന്നെയില്ല. മറൊരു പ്രിധത്തിൽ നോക്കിയാൽ വാക്കിനം മനസ്സിനും വിഷയ മായ സർവ്വവം എൻേറതുമാത്രമാകുന്നു. ആ എനിക്കു നമസ്സാരം.

ജ്ഞാനം ജ്ഞേയം തഥാജ്ഞാതാത്രിതയം നാമ്പൂിവാസ്സവം അജ്ഞാനാൽമാതി യത്രേഭം സോഹമസ്സി നിരഞ്ജനു 15

ളഞാനം, **ഉടതായം, ഉഞാ**താവ് ഇതു മൂന്നും വാസ്ലവ ത്തിൽ ഇല്ല. എൻെ പരമാർത്ഥസ്വര്രപം അറിയാതിരി കുമ്പോടം യാതൊന്നിലാണോ ഈ പ്രപഞ്ചം തോന്നുന്നതു നിർല്ലേപമായ ആ വസ്ത ഞാൻത്തെയാകന്നും

ദൈചതമൂലമഹോ! **ദഃഖം നാന്യത്തസ്യാസ്സ**് മേഷ്**ജം** ദൃശ്യമേതൻമൃഷാ സർവമേകോഹം ചിദ്രസോമലഃ 16

സർവ്വദ്യമ്യതിന്നും കാരണം ഭേഖവുധിമാത്രമാകന്നു. അതിനും ശരിയായ ഭേഷധം വേറൊന്നില്ല. ഇക്കണുന വിഷയപ്രപഞ്ചം മുഴവനും അസ്ത്യമാണും. നിർവ്വിഷയ മാത്രമേ സത്യമായിട്ടുള്ളം. ഈ പരമാത്ഥം ശരിക്കു ധരി ക്കുന്നതുകൊണ്ടുമാത്രമെ ദ്രവശാന്ത്വ കൈവരികയുള്ള.

ബോധമാത്രോഹ,മജ്ജാനാപോധി: കല്പിനോമയി, ഏവം വിമൃശതോനിത്യം നിർവ്വികല്ലേ സ്ഥിതിർമ്മമ 17

ഞാൻ ബോഗ്യംയേക്കുമാകുന്നു എന്നുള്ള പ്രമാബാലറിയോ തെ മുമ്പും മേഹം എന്നിൽ കല്പിനമായിരുന്നു. ഈ അവ മാലോചി**കുമ്പോ**ഠം മൂന്ന**് ക**ാലത്തിലും എൻെറ സ്ഥിതീ നിർവികല്ലസമാധിയിൽ ആടെനന്ന് വ്യക്തമാകുന്നു.

നമേ ബസേ**ംസൂി കോക്ഷോ**വാഭ്രാന്തിഃ ശാന്താ നിരാശ്രയാ അഹോ! മയി സ്ഥിതം വിശചം വസ്തതോനമയി സ്ഥിതം

വാനൂവത്തിൽ എനിക്ക് ബന്ധമില്ല. ബന്ധമില്ലാ ത്തതിനാൽ മോക്ഷവം ഇല്ല. ബലനായിരുന്ന എന്നുള്ള പ്രതിയം നശിച്ചു. വാസ്തവത്തിൽ അങ്ങിനെ ഭ്രമിക്കു വാൻ ഒരുത്തൻ ഉണ്ടായിരുന്നേ ഇല്ല. ആശ്ചര്യംതന്നെ! പ്രഞ്ഞം ഉണ്ടായിരുന്നേ ഇല്ല. ആശ്ചര്യംതന്നെ! തിചെയ്തിരുന്നുത്. പാസ്തവത്തിൽ ഇല്ലാത്തതായതുകൊണ്ട് അത്ര് എന്നിൽ സ്ഥിതിചെയ്തിട്ടമില്ലം

സശരീരമിഭം <mark>വിശ്വം ന ക</mark>ിഞ്ചിദിതി നിശ്ചിതം ശൂ**ലാ**ചിന്മാ**ത്ര ആത്മാ ച ത**ൽ കസ്മിൻ കല്പതേ*ട്ട*ധുനാ 19

ദേഹമുയ**െപ്പടെ ഈ പ്ര**പഞ്ചം ഉണ്ടായിട്ടെ**യില്ലെന്ന** ള്ളതു് നിശ്ചയമായി. ആത്മാവ് നിർവിഷയമായ ബോധം മാത്രവമാണു്. ഈ സ്ഥീതിയിൽ യാതൊരു വിധമായ ഭ്രമത്തിനം പ്രസക്തിയില്ല.

ശരീരം സചഗ്ഗനരകൌ ബന്ധമോക്ഷൌ ഭയം തഥാ കല്പനാമാത്രമേവൈതൽ കിം മേ കാരൃം ചീദാത്മനഃ 20

ഭേഷം, സാഗ്ഗനരകങ്ങരം, ബന്ധമോക്ഷങ്ങരം, മയം, ഇതെല്ലാം വെറും സങ്കല്പംമാത്രമാണം. ഈ സ്ഥിതിക്കാ ബോധസാഭ്രപനായ എനിക്കു് കർഞ്ഞവ്യമായി എന്നു ണ്ടു? തള്ളേണ്ടതോ കൊള്ളേണ്ടതോ ആയി എനിക്കു് യാതൊന്നുംതന്നെയില്ലം

അഹോ! ജനസമുഹേപി നടൈചതം പശൃതോമമ അരണൃമിവ സംവൃത്തം കച രതിം കരവാണൃഹം? 21ം ആരംക്കൂട്ടത്തിൽപ്പോലം ഭേഭബുധിയില്ലാത്ത എനി ക്കും സർവവം വിജനമായ അരണ്യംപോലെ ഇരിക്കുന്നു; ആശ്ചര്യംതന്നെ! ഞാൻ എന്തേന്നേം ആഗ്രഹിക്കട്ടെ? നാഹം ദേഹോന മേ ദേഹോ ജീവോനാഹമഹം ഹി ചിത് അയമേവ ഹി മേ ബന്ധ ആസീദ്യാ ജീവിതേസ്പ്യഹാ 22

ഞാൻ ദേഹമല്ല. ദേഹം എൻേറതുമല്ല. ഞാൻ ദേഹി യുമല്ല. എന്തെന്നാൽ ഞാൻ സാക്ഷിയായ ബോധംമാത്ര മാകുന്നു. ഈ സ്ഥിതിയിൽ എനിക്ക് ആശിക്കാൻ എന്തോന്നുണ്ട്? മാത്രമല്ല ജീവിതത്തിൽ ഉണ്ടായിരുന്ന ആശതന്നെയും എനിക്കുമ്പ് ബന്ധമായിരുന്നു.

അഹോ! ളവനകല്ലോലൈർവിചിത്രൈർദ്രാൿസമത്ഥിത മയ്യുനന്താഹാംബോധൌ ചിത്തവാതേ സമദ്യതേ 23

മനസ്സ് ആകന്ന കാറ**ു് ഇളകിയപ്പോ**ഠം ഞാൻ ആക ന്ന മഹാസമുദ്രത്തിൽ വിവിധങ്ങളായ ലോകതരംഗങ്ങഠം അത്ഭുതകരമായ വിധത്തിൽ പെട്ടെന്ന് പൊങ്ങിവരുന്നു.

മയ്യനന്തമഹാംബോധൌ ചി**ത്തവാതേ പ്രശാമ്യതി** അഭാഗ്യാജ്ജീവവണിജോ ജ**ഗൽചോതോ വി**നശ്ചാം 24

ചിത്തവാതം അടങ്ങുമ്പോ**ം ഞാൻ ആ**കുന്ന സമദ്ര ത്തിൽ ജീവനാകുന്ന കച്ചവടക്കാരൻെറ പ്രപഞ്ചക്കപ്പൽ നിർഭാഗ്യവശാൽ തകർന്നപോകുന്നു. കാററു് ശമിക്കു മ്പോരം കുപ്പൽ തകരുന്നതു് ആശ്ചര്യംതന്നെ,

മയ്യനന്തമഹാംഭോഗാവാശ്ചര്യം ജീവവീചയം: ഉദ്യന്തി എന്തി ഖേലന്തി പ്രവിശന്തി സ്വഭാവതം 25

ഞാൻ ആകുന്ന മഹാസമുദ്രത്തിൽ ജീവജാലങ്ങളാ കുന്ന തിരമാലകയം അകാരണമായി പൊങ്ങുകയും, ത മ്മിൽ കൂട്ടിയടിക്കുകയും ക്രീഡിക്കുകയും ചെയ്തിട്ട് ഒടു വിൽ ഉല്പത്തിസ്ഥാനത്തുതന്നെ സ്വയം ലയിക്കുന്നു.

\*---\*

### അനുധ്യായം 3

അഷ്മാവക്ര ഉവാച: \_\_

അവിനാശീനമാത്മാനമേകം വ`ജ'ഞായ തത്വതഃ തവാതമജ്ഞസ്യ ധീരസ്യ കഥ മർത്ഥാർജ്ജനേ രതിഃ? 1

അഷ്ഠാവക്രൻ പറഞ്ഞു— ആത്മാവ് നാശമില്ലാത്തതാ ണെന്നും അതല്ലാതെ രണ്ടാമതു് ഒരു വസ്ത വാസുവത്തിൽ ഇല്ലെന്നും ശരിക്ക് അറിഞ്ഞു് ആത്മജ്ഞാനിയും അചഞ്ച ലനം ആയിത്തീർന്ന നിനക്ക് ഇനി എന്തെങ്കിലും സമ്പാ ദിക്കവാൻ എഞ്ങിനെയാണ് ഇച്ഛയുണ്ടാകും തു്? ഒരിക്ക ലും ഉണ്ടാവുകയില്ല.

ആ**തമാജ'ഞാനാദഹോ! പ്രി**തിർവിഷയേ ഭ്രാചരേ ശൂക്കേരജ്ഞാനതോലോഭോ യഥാ രജതവിഭ്രമേ 2

മത്തുച്ചിപ്പിയാണെന്നുള്ള പരമാർത്ഥം അവയാത്തതു കൊണ്ടാണ് അതിനെ വെള്ളിയെന്ന് ശ്രചിക്കുന്നതിനും, അതിൽ ആശയുണ്ടാകുന്നതിനും ഇടയാകുന്നതു്. അതുപോ ലെ എല്ലാം ആണ്ടാവാണെന്ന് അറിയാത്തതുടെ കാണുമാത്ര മാണ് ധനം മതലായ ഭ്രമവിഷയങ്ങളിൽ മനാഷ്യന് ആശയുണ്ടാകുന്നതു്.

വിശ്വം സ്ഫുരതി യത്രേദംതരംഗാഇവ സാഗരെ സോഹമസ്കീതി വിജ്ഞായ കിം ദീനഇവ ധാവസി 3

തിരമാല സമുദ്രത്തിലെന്നപോലെ ഈ വിഷയപ്ര പഞ്ചം എവിടെയാണോ പ്രകാശിക്കുന്നത് ആ അധിഷാ നവസ്ത താനാണം എന്നറിഞ്ഞുകഴിഞ്ഞാൽ പിന്നെ നീ എങ്ങിനെയാണു് ഭുഖിതനായ ഒരുവനെപ്പോലെ വിഷയു ങ്ങളുടെ പുറകെ ഓടുന്നതു്?

ശുത്വാ പി ശുദ്ധചൈതന്യമാത്മാനമതിസന്ദരം ഉപസ് ഫേ*ട്ട്* മുന്തസംസക്തോമാലിനുമധിഗഛതി! 4

സകലവിധമായ സൗന്ദര്യത്തിനം അധിഷ്യാനവം ഇദ്ധവുമായ ബോധമാണം താൻ എന്നുള്ള പരമാത്ഥം ഇരു മുവത്തിൽനിന്നും കേട്ടറിഞ്ഞതിനശേഷം എങ്ങിനെയാം ണം രതവൻ വിഷയസുഖത്തിൽ മുഴകവാനും അശുദ്ധനാ യിത്തീരുവാനും ഇടയാകന്നത്രം

സർവ്വഭ്രതേഷു **ചാത്മാനം സർവ്വഭ്രതാനി ചാത**്മനി മുനേർജ്ജാനത ആശ്ചര്യം മമത്പമനുവർത്തതെ! 5

തന്നിൽ സർവ്വ**ഭ്രതങ്ങളേയം, സർവ്വഭ്രതങ്ങളെ തന്നി** ലും സ്പ്രച്ചമായി കാണുന്ന ജ്ഞാനിക്ക് ദേഹാദിവിഷയ ങ്ങളിൽ തൻേറതെന്നുള്ള അഭിമാനം മുമ്പിലത്തെപ്പോലെ ഇടരുന്നു എങ്ങിൽ അതു് ആശ്ചരുകരമാകുവരം.

ആസ്ഥിതഃപരമാടൈ**തം മോക്ഷാത്ഥപിവ്യവസ്ഥിതഃ** ആശചര്യം കാമവശ്<mark>ഗോവികലഃ കേജിശിക്ഷയാ</mark> 6

സജാതീയവും, വിജാതിയവും സാഗതവുമായ ഭേദം യാതൊന്നുമില്ലാത്ത പരമമായ അദൈത്രമാണ് പരമാത്ഥ് മെന്നു് ഉറയ്ക്കുകയും ഭേദങ്ങയിയെല്ലാം നശിച്ച് മുക്തി യിൽ പ്രതിഷ് കിട്ടവാൻവേണ്ടി ദൃഢമായി പ്രവർത്തിക്കുകയും ചെയ്യുന്നവനു് ലക്ഷ്യത്തിൽനിന്നും തെററി മുമ്പില തെതപ്പോലെ വീണ്ടം വിഷയാഭിലാഷത്തിന് അടിമയായിത്തിരുന്നുള്ള ആശചര്യകരമാകന്നും.

ഉത്ഭുതം ജ'ഞാനദുർമ്മിത മവധാര്യാതിദുർബ്ലലഃ ആശ്ചാൃം! കാമമാകാംക്ഷേൽ കാലമന്തമനശ്രിതഃ

7

വിഷയാഭിലാഷം ആത്മജ്ഞാനത്തിൻെറ ശത്രവാണ് എന്നറിഞ്ഞിട്ടം മനുഷ്യൻ അതിനെ ഉപേക്ഷിക്ക വാൻ കഴിവില്ലാതെ മണേഘട്ടത്തിൽപ്പോലും വിഷയങ്ങളെ കാമിക്കുന്നതു് ആശ്ചര്യകരമാകുന്നു.

ഇ<sub>`</sub>റാമുത്ര വീരക്തസൃ നിതൃധനിതൃവിവേകിനഃ ആശ്ചരൃം മോക്ഷകാമസൃ മോക്ഷാദേവ ബിഭീഷികാ 8

വിഷയവിരക്തി, നിത്യാനിത്യവിവേകാ, മോ ക്ഷാഭിലാഷം മതലായ് എല്ലാ യോഗ്യഅകളം തികഞ്ഞവ ക്കം ചിലപ്പോഠം സ്ഷന്തം മക്തിഭാവം നശിക്കുന്നതും ഭയകാരണമായിത്തീരുന്നു. ഇതു് ആശ്ചര്യംതുന്നെ.

വ ക് തിഭാവമാണ്. ജീവഭാവം അതിൻെ നാശമാണ് വാസ്തവത്തിൽ മോക്ഷം. തങ്ങളുടെ ലക്ഷ്യം വൃക്തി ഭാവത്തിൻെ നാശമാണെങ്കിലും, സാധകന്മാക്ക് ചില പ്രോരം വൃക്തിതാം നശിച്ചപോകുന്നത്ര് അനുഭവപ്പെടു സോരം സാധാരണന്മാക്ക് മരണഘട്ടത്തിൽ എന്നപോലെ ഭയം ജനിക്കുന്നത്ര് അപൂർവ്വമല്ല.

ധീരസ്ത ഭോജ്യമാനോപി പീഡ്യമാനോപി സർവ്വഭം ആത<sup>്</sup>മാനം കേവലം പശ്യൻ ന തുഷ്യതി; ന കപ്യതി 9

ജ്ഞാനിയുടെ സ"ഥിതി ഒന്നു വേറെതന്നെയാണു". സുഖത്തിലും ദുഖത്തിലും ഒരുപോലെ അദ്ദേഹം ആത്യമാ വിനെമാത്രം ദർശിക്കുന്നു. അദ്ദേഹത്തിനു സുഖത്തിൽ ആശയോ ദുഖത്തിൽ കോപമോ ഇല്ല. മോഷ്യമാനം ശരീരം സ്വം പശ്യത്യന്യശരീരവത° സംസ്ലവേ ചാപി നിന്ദായാം കഥംക്ഷുഭ്യേന്മഹാശയഃ? 10

ഒരു ജ്ഞാനിയുടെ ഭൃഷ്ടിയിൽ വ്യാപരിക്കുന്ന സ്വാ ന്തം ശരീരവും അന്യശരീരവും തമ്മിൽ യാതൊരു വ്യത്യാം സവുമില്ല. അദ്ദേഹത്തിനും ഒരു ശരീരത്തിലും മമത്വാഭീ മാനമില്ലം ദേഹാഭിമാനമില്ലാത്ത ആ മഹാത്മാവിനും സ്കൂതിയും നിന്ദയും ഒരുപോലെയാണും. ഒന്നിലും യാതൊരും ക്ഷോഭവുമണ്ടാകയില്ല.

മായാമാത്രമിഭം വിശാം പശ്യൻ വിഗതകൌതുകഃ അപി സന്നിഹിതേ മൃതൌ കഥം ത്രസ്യതി ധീരധി? 11

ഈ ലോകം വെറും ശ്രമം മാത്രമാണെന്ന വ്യക്തമായി കണ്ടുകൊണ്ടിരിക്കുന്ന ജ്ഞാനിക്ക് ഒന്നിലും ഒരു കൗത്രകമില്ല. സ്ഥിപ്പിത്തനായ ആ മഹാത്രമാവിന് മരണം സമീപിക്കുമ്പോഴം യാതൊരു യേവുമില്ല. ദേഹേന്ദ്രിയാടികാംക്കാണ് ജനനവും മരണവും എന്നും അവയുടെ സാക്ഷിമാത്രമായ തന്നെ ഇതൊന്നും ബാധിക്കയില്ലെന്നും ജ്ഞാനിക്കു വ്യക്തതായി അറിയാം.

നിസ്പ്പഹം മാനസം യസ്യ നൈരാശ്യേപി മഹാത്മനഃ തസ്യാ ff ആത് മജ്ഞാനതൃപ്പസ്യ തുലനാ കേനജായതേ?

ജ്ഞാനിക്ക് വിഷയങ്ങളിൽ ആശയില്ലെന്നമാത്രമ ല്ല വിഷയവൈരാഗ്യത്തിലും ആശയില്ല! വാസ്തവത്തിൽ ആത്മജ്ഞാനി രാഗിയമല്ല, വിരക്തന്മാല്ലം. ഭാവത്തിലും, അഭാവത്തിനും അതീതമാണ് ജ്ഞാനിയുടെ സ്ഥി തി. ചുരുക്കത്തിൽ തൻെറ സ്വത്രപമായ ജ്ഞാനത്തിൽ സംതൃപ്പനായിരിക്കുന്ന ജ്ഞാനിക്ക് ഉപമയായി ലോക ത്തിൽ യാതൊന്നും തന്നെയില്ല. സ്വഭാവാദേവജാനാതി ദൃശ്യമേതന്ന കിംചന ഇദം ഗ്രാഹ്യമിദം ത്യാജ്യം സകിം പശ്യതി ധീരധി: 18

ഈ വിഷയപ്രപഞ്ചം അസത്യമാണെന്നു സാഭാവി കമായിത്തന്നെ അറിഞ്ഞുംകൊണ്ടിരിക്കുന്ന സ്ഥിരചി ത്തനായ ജ്ഞാനി കൊള്ളേണ്ടുന്നതെന്നോ തള്ളേണ്ടതെ ന്നോ എന്തിനെപ്പററിയെങ്കിലും വിചാരിക്കുമോ.

അന്തസ്തൈുകുകഷായസു നിർദ്വന്ദ്വസു നിരാശിഷഃ യദ്ദഛയാഗതോഭോഗോന ഭഃഖായ ന തുഷ്യയേ 1 ഃ

ഉള്ളിൽ വിഷയവാസന ഇല്ലാത്തവനം ശീതോഷ്കായി ചേന്ദങ്ങയക്ക് അതീതനം നിസ്പ്ലഹനമായ ജ്ഞാനിക്ക് യാദ്ദക്കികമായി വന്നുചേരുന്ന വിഷയാനുഭവം സുഖത്തി നൊ ദുഖത്തിനൊ കാരണമാകുന്നില്ല.

\*-\*

#### അഭ്ധ്യായം 4

അഷാവക്ര<u>ഉ</u>വാച:

ഹന്താത<sup>്</sup>മജ്ഞസ്യ **ധീരസ്യ ഖേലതോഭോഗലീലയോ** നഹി സംസ**ാരവാഹീകൈ മ്മൃ**ഡൈം സഹസമാനര**ാ** 1

ആത്രമജ്ഞാനിയായ മഹാത്രമാവിന്റെ സ്ഥിത ആശ്ചര്യകരമാകുന്നു! അദ്ദേഹത്തിന്റെ ജീവിതം നുഖു ഖാനുഭവങ്ങളെക്കൊണ്ടുള്ള ഒരു ക്രീഡ മാത്രമാണ്. ദേഹാ ത്രമബുദ്ധികളായ മൂഢന്മാക്കാകട്ടെ ജീവിതം ഒരു ഭാരമാ കുന്നു. വണ്ടിക്കാളകളെപ്പോലെ ജീവിതഭാരം വലിക്കുന്നു മനുഷ്യമൃഗങ്ങരാക്കും ആത്രമജ്ഞാനിയായ മഹാപുരു ച നുംതമ്മിൽ യാതൊരു സദൃശ്യവും ഇല്ല. യൽപദം പ്രേഫ് സവോദീനാഃ ശക്രാദ്യാഃ സർവ്വദേവതാഃ അഹോ! തത്ര സ്ഥിതോയോഗി ന ഹർഷമുപഗച്ഛതി. 2

ഇന്ദ്രദികളായ സകല ദേവന്മാരും ഭുഖശാന്തിക്കായി യാതൊരു സ്ഥാനത്തിൽ എത്തിച്ചേരുന്നത സ് ആഗ്രഹി ക്രസ്വോ അവിടെത്തന്നെ ആത്മജ്ഞാനി സഭാ സ്ഥിതി ചെയ്യുന്ന ആ സ്ഥാനം തനിക്കും സ്വതസ്സിലായെതുകൊ ണ്ട് അദ്ദേഹത്തിനു യാതൊരു വിജയാഹ് ളാവും തോന്ത ന്നില്ല. ഈ നില എത്രയോ മഹുത്വമേറിയതുവകുന്നും

ആകാശത്തിൽ കാണുന്ന പക ആകാശത്തെ മലിന മാടെ ന്നുപ്പു. ഇതുപോലെ ബാഹൃദ്ദഹ്മിയിൽ തോന്നുന്ന പുണുപാപങ്ങ**ാ ജീവനുക്തനെ** സ്റ്റർശിക്കുന്നില്ല.

ആഞ്മെവേദം ജഗത്സർവ്വം ജ്ഞാതം യേന മഹാത്മനാ യദ്ദഹമയാ വർത്തമാനം തം നിഹോധ്യം ക്ഷമേത കം? 4

ഈ വീഷയപ്രപഞ്ചം മുഴവൻ താൻമാത്രമാകുന്നു. അ എന്നു് ആത്മജ്ഞാനി പ്രത്യക്ഷമായിട്ട് അറിയുന്നു. അ ദ്ദേഹം ഫലേച്ഛയാൽ പ്രേവതനാകാതെ യദ്ദച്ഛാജിവിതം നയിക്കുന്നു. ആ' മഹാതമാവിനു' വിധിയും നിഷ്ധവും ബാധകമല്ല. രണ്ടിനും അദ്ദേഹം അതിതൻ ആകുന്നു.

വുടക്കുലെപ്പികാരുത്തിഴിച്ചുനു<sup>1</sup><sup>94</sup> ദഹ്യവുട്ടും ഉ അങ്ങുന്നും ബംപര്യന്തേ ഭയതാരേ ചന്തുവും

ബ്രഹമാവുതൽ പൂൽക്കൊടിവ6രയുള്ള ജീവരാശിക്ളിൽ ആത്രമാതാനിക്ക്മാത്രമേ രാഗദേചഷങ്ങളെ തൃജി ക്കുവാൻ ശക്തിയുള്ള. ആ ത<sup>ം</sup>മാനമദചയം കശ്ചിൽ ജാനാതി ജഗദീശചരം യദേചത്തി തൽ സ കുരുതേ ന ഭയം തസ്യ കൃതചിത് 6

അദ്വിതീയനായ ജഗദീശ്വരനാണ് ആത്മാവ് എ ന്നുള്ള തത്വജ്ഞാനം സിദ്ധിക്കുന്നവർ വളരെ ച്യതക്കമാ ണ്, അങ്ങിനെയുള്ള ജ്ഞാനം സിദ്ധിച്ചവൻെറ വ്യാപാര ങ്ങളെ ഫലേച്ച അനിഷൂഭയം മുതലായ യംതൊന്നും നിയ ന്ത്രിക്കുനില്ലം

\*---\*

#### അഭ്ധ്യായം 5

അഷ്ടാവക്ര ഉ**വാച:** —

നതേസംഗോസ്ലി കേനാപി കിം ശുദ്ധസ്ക്യക്തുവിഛസി? സംഘദതവിലയം കർവ്വന്നേവമേവ ലയം വ്രജ. 1 അഷ്ടാവക്രൻ പറഞ്ഞു-

അല്ലയോ ജനക നിനക്ക് ദേഹാഭിവിഷയങ്ങളോട്ട് യാതൊരു ബന്ധവുമില്ല അതിനാൽ ശുദ്ധനായ നിനക്ക് വാസ്തവത്തിൽ തൃജിക്കേണ്ടതായി എന്തുണ്ട്? ദേഹം. ഇന്ദ്രിയങ്ങരം, മനസ്സ് ഇവയെ അവയുടെ അധിഷ്ഠാനമായ ബോധത്തിൽ ലയിപ്പിച്ചിട്ട് അങ്ങിനെ ലയിപ്പിച്ചവ നായ നീയം സ്വസ്ഥരുപമായ അതിൽത്തന്നെ ലയത്തെ പ്രാപിച്ചാലും.

ഉദേതി ഭവതോ വിശ്ചം വാരിധേരിവ ബത്ഭവുടു ഇതി ജ്ഞാതൈചകമാത്മാനമേവമേവ ലയം പ്രജ. 2

സമഭ്രത്തിൽനിന്നും കമിള എന്നപോലെ നിന്നിൽ നിന്നാണ് ജഗത്ത് ഉണ്ടാകുന്നത്. ഇപ്രകാരം സർവ്വത്തി നം അധിഷ്ഠാനമായ വസ്ത താൻ ഒന്നമാത്രമാണു് എന്നറി ഞ്ഞിട്ട് അങ്ങിനെ അറിഞ്ഞവനായ നീ സ്വസ്വരൂപ ത്തിൽത്തന്നെ ലയത്തെ പ്രാപിച്ചാലും.

3

പ്രത്യക്ഷമപുവസ്തതാദിശാം നാസ്ത്യമലേ തായി രജ്ജുസർപ്പഇവ വ്യക്തമേവമേവ ലയം വജ

നിന്നിൽനിന്നും ലോകം ഉണ്ടാകന്നു എന്നു പറഞ്ഞ തു് പോഹ്യദ്ദഷ്ടിയിൽ മാത്രമാണു് സൂക്ഷിച്ചാൽ ഒന്നും ഉണ്ടാകുന്നില്ല. ഇന്ദ്രീയങ്ങഠാക്കു പ്രത്യക്ഷമാണെങ്കിലും ഈ ലോകം അസത്യമാകുന്നു. രജ്ജുവിൽ സർപ്പമെന്നുവോ ലെ നിന്നിൽ തോന്നുന്ന ദേഹാദിപ്രപഞ്ചം ശുദ്ധനായ നിന്നിൽ വാസ്തവത്തിൽ സ്ഥിതിചെയ്യുന്നില്ല. ഈ തത്വാം അറിയുകതന്നെയാണു് വിഷയങ്ങളെ ലയിപ്പിക്കുക എന്നു പറയുന്നതു്. ഇപ്രകാരമുള്ള വിഷയലയത്തെ സാധിച്ചിട്ട് അങ്ങനെ ലയിപ്പിച്ചവനായ നീയം സ്വസ്വത്രപത്തിൽത്ത ന്നെ ലയത്തെ പ്രാപിച്ചാലും.

സമദുഃഖസുഖഃ പൂർണ്ണആശാനൈരാശിയോഃ സമഃ സമജീവിതമൃത്യൂഃ സന്നേവമേവ ലയം വ്രജ. 4

സുഖദുഃഖങ്ങളിലും രാഗദേഷങ്ങളിലും ജീവിതത്തി ലും മരണത്തിലും നിനക്ക് സമത്പബൂദ്ധിയുണ്ടാകട്ടെ സച്ച ത്തിലും സമബുദ്ധിയായിത്തീർന്ന നീയും സ്വസ്വരുപ ത്തിൽത്തന്നെ ലയത്തെ പ്രാപിച്ചാലും.

### അഭ്ധ്യായം 6

**അഷ്വാന**ക്ര ഉവാച—

**ആകാശവദന**ന്തോഹം ഘടവൽ പ്രകൃതം ജഗത് **ഇതി ജ്ഞാതം തഥൈതസ്യ ന ത്യാഗോന** ഗ്രഹോലയഃ 1 **അഷ്ടാവ**ക്രൻ പറഞ്ഞു....

ആകാശംപോലെ അപരിച്ഛിന്നൻ ആണ് ബാൻ. പ്രകൃതികാര്യമെന്നു പറയപ്പെടുന്ന ഈ വിഷയപ്രപഞ്ചം ഘടാകാശംപോലെയും ആകുന്നു. ആത്മാവിനെയും, പ്ര പഞ്ചത്തെയുംപററി ഇപ്രകാരം അറിയുന്നതാണു് ശരിയാ യ അറിവു്. ഈ നിലയിൽ വിഷയപ്രപഞ്ചത്തെ തൃജി ക്കക എന്നോ, സ്വീകരിക്കക എന്നോ, ലയിപ്പിക്കക എ ന്നോ പറയുന്നതിനു് യാതൊരർത്ഥവുമില്ല. ഉപരിവിപ്പവ ദൃഷ്ടിയിൽമാത്രമേ ത്യാഗവും സ്വീകാര്യവും ലയവുള്ള. എന്തെന്നാൽ ഘടാകാശതുല്യമായ വിഷയപ്രപഞ്ചത്തി നം, മഹാകാശതുല്യമായ ആത്മാവിനും തമ്മിൽ യാതൊ അഭേദവും ഇല്ല; രണ്ടും ഒന്നതന്നെയാണു്.

മഹോദധിരിവാഹം സ പ്രപഞ്ചോ വീചിസന്നിഭഃ ഇതി ജ്ഞാനം തഥൈതസൃന ത്യാഗോന ഗ്രഹോലയഃ 2

ഞാൻ മഹാസമുദ്രത്തിലെ ജലം പോലെയും, വിഷയ പ്രപഞ്ചം തിരമാലപോലെയും ആകുന്നു. ഇങ്ങനെയുള്ള അറിവാണു ശരിയായ അറിവും ഈ നിലയിൽ വിഷയ പ്രപഞ്ചത്തെ തള്ളകയോ, കൊള്ളകയോ, ലയിപ്പിക്കുക യോ വാസ്തവത്തിൽ സംഭാവ്യമല്ലം.

അഹം സശുക്തിസംകാശോരൂപ്യവദ്ധിശ്വകല്പനാ ഇതി ജ്ഞാനം തഥൈതസ്യ ന ത്യാഗോന ഗ്രഹോലയഃ 3

മത്തുച്ചിപ്പി വെള്ളിയായിതോന്നുന്നതുപോലെ ബോധനവരുപനായ ഞാനാണു് ഈ പ്രപഞ്ചമായിത്തോന്നുന്ന തും. ഈ അറിവാണു് ശരിയായ അറിവും. ഈ അറിവു നേടുകയല്ലാതെ ഒരു മുമുക്ഷുവിനു് വാസ്തവത്തിൽ തള്ള കയോ കൊള്ളകയോ ലയിപ്പിക്കുകയോ ചെയ്യേണ്ടതായിയാതൊന്നുമില്ലം,

അഹംവാ സർവഭ്രതേഷ സർവഭ്രതാന്യഥോ മയി ഇതി ജ്ഞാനം തഥൈതസ്യ നത്യാഗോന ഗ്രഹോലയഃ 4 സർവ്വഭ്യതങ്ങളിലും ഞാൻ ഉണ്ടെന്നും, എന്നിലാണ് സർവ്വഭ്യതങ്ങളിലും ഞാൻ ഉണ്ടെന്നും, എന്നറിയുക ഇതാ അ് ശരിയായ അറിവ്. ഈ അറിവ്, സിദ്ധിച്ചാൽ എ നെങ്കിലും തുജിക്കുക എന്നോ സ്വീകരിക്കുക എന്നോ പറയുന്നതിൽ ഒയിപ്പിക്കുക എന്നോ സ്വീകരിക്കുക എന്നോ മറൊന്നിൽ ലയിപ്പിക്കുക എന്നുള്ളതും നിരത്ഥകമാണും. എന്തെന്നാൽ ആത് മാവ്, ഒന്നമാത്രമേ വാസ്തവത്തിൽ ഉള്ള.

#### \*·--\*

# അഭാധ്യായം 7

ജനക ഉവാച\_\_

മയ്യുനന്തമഹരം **ഭോധൌ വിശ്വപോ**തഇതസ് തതഃ ഭ്രമതി സ്ഥാന്തവാതേന ന മമാ f സ്**ത്യ**സഹിച്ചുതാ\_

ഞാൻ ആകന്ന മഹാസമുദ്രത്തിൽ പ്രപഞ്ചമാകന്ന കുപ്പൽ മനസ്സാകന്ന കാറവുകൊണ്ട് അങ്ങമിന്റെം ഓട്ടന്തം. അതുസംബന്ധിച്ച് എനിക്കു യാതെയുത ചിന്തയുമില്ലം.

മസ്ത്രനത്തമഹാംഭോധൌ ജഗദ്ധീപി: സ്വാവത: ഉടേത്ര വാട്ട്സ് അമയതു ന മേ വൃദ്ധീർന്ന പ ഷതി: 2

ായാൻ ആകുന്ന മഹാസമ്യത്തിൽ പ്രപഞ്ചമാകുന്ന തീരമാല ഉയരേട്ടെ, അഴെട്ടെ: അന്തുകൊണ്ട് എനിക്ക് ലാഭ മോ ചേരുമോ ഇല്ല.

മയ്യുനന്തമഹാം കോധൌ വിശ്വം നാമ വികല്പനാ അതിശാത്തോനിരാകാര ഏതദേവാഹമാസ്ഥിതഃ 3

മഹാസമുദ്രതുല്യമായ എന്നിൽ ഒരു സങ്കല്ലം മാത്രമാ അം പ്രപഞ്ചം. ഞാൻ നിരാകാരനം ക്ഷോഭലേശം ബാധി ക്കാത്ത ശാന്തിസ<u>ചര്രപനം ആകുന്നു. ഈ ശാന്തിസചര്രപ്പ</u> ത്തിൽത്തന്നെ ഞാനു സഭാ സ്ഥിതിചെയ്യുന്നും

ആ്ത്രമാ ഭാവേഷ്ട നോ ഭാവസ്തത്രാ<del>∫നത്തേ നിരഞ്ജനേ</del> ഇത്യസഭക്താƒസ്പ്പ്ഹഃ ശാന്തഏത്ഭേഖാൃഹമാസ്ഥിതഃ 4

വിഷയങ്ങഠംക്കു് നിർല്ലേപമായ ആത്മാവുമായിയാത്താര സംബന്ധവും ഇല്ല. അതിനാൽ അസംഗനം. നിസ്പ്വഹനും ശാന്തനമായ ഞാൻ ഈ ശാന്തിസചരൂപ ത്തിൽത്തന്നെ സഭാ സ്ഥിതിചെയ്യന്നും

അഹോ! ചിന്മാത്രമേവാൃഹമിന്ദ്രജാലേഖപമം ജഗത് അതോമമ കഥം കത്ര ഹേയോപാരേയകല്ലനാ 5

ആശ്ചര്യം! **ഞാൻ ബോധംമാത്രമാകുന്നു. ലോകം** ഇന്ദ്രജാലംപോലെ **അസത്യമാകുന്നു. അതിനാൻ എനി** ക്ക<sup>ഴ</sup> തള്ളേണ്ടതോ, കൊള്ളേണ്ടതോ ആയി യാതൊന്നും ഇല്ലം

\*--\*

### അദ്ധ്യായം 8

അഷ്ടാവക്രളവാച\_

തദാ ബ**ന്ധോ യഭാ ചിത്തം കിഞ്ചിദ്ധാഞ്ചതി ശോചതി** ക**ിഞ്ച**ിനുഞ്ചതിഗൃ**ഹ്ണാതികിഞ്ചിദ്ധ്യഷ്യതികപ്യതി 1** അഷ്ടാവക്രൻ പറഞ്ഞു....

മനസ്സ് എന്തെങ്കിലും ആശിക്കുകയോ, ദുംഖിക്കുക യോ എന്തെങ്കിലും തള്ളികളെയുകയോ, സ്വീകരിക്കുക യോ, സുഖിക്കുകയോ, കോപിക്കുകയോ ചെയ്യമ്പോഠം മാത്രമാണ 'ഒരുവന് സംസാരബന്ധം സംഭവിക്കുന്നത്ര്. **തളാ മക\*തിരുദാ ചിത്തം ന വാഞ്ചത**∜ന ശോചതി ന മഞ്ചതി ന ഗൃഹ\*ണാതി ന ഹൃഷ്യതി ന കപ്യതി 2

മുമ്പു° പറഞ്ഞതിനു വിപരീതമായി മനസ്സ് ആശ പ്പെടുകയോ, ടുഖിക്കയോ, എന്തെങ്കിലും തള്ളകയോ, സ്വീകരിക്കുകയോ, സന്തോഷിക്കുകയോ, കോപിക്കുക യോ ചെയ്യതിരുന്നാൽ അതുതന്നെയാണ് മോക്ഷം.

തഭാ ബസോ യഭാ ചിത്തം സക്തം കാസാപിദ്ദഷ്ടിഷ് തഭാ മോക്ഷോ യദാ ചിത്തമസക്തം സർവ്വദ്ദഷ്ടിഷ് 3

ഏതെങ്കിലും വിഷയദ്ദഷ്ടിയിൽ മനസ്സ് സക്തമാ കമ്പോരം ബന്ധം ഉണ്ടാകന്നു. ഒരു വിഷയദ്ദഷ്ടിയിലും മനസ്സ് സക്തമാകാതിരുന്നാൽ അതുതന്നെയാണും മോക്ഷം.

യഭാ നാഹം തഭാ ദമാക്ഷോ യഭാ ൃഹം ബന്ധനം തഭാ മതേപതി ഹേലയാ കിഞ്ചിൽ മാ ഗൃഹാണ വിമഞ്ച മാ 4

ഞാൻ എന്നുള്ള അഭിമാനം ഇല്ലെങ്കിൽ അതുതന്നെ യാണും മോക്ഷം. ഞാൻ എന്ന അഭിമാനം ഉള്ളപ്പോരം ബന്ധവും ഉണ്ടും. ഈ തത്വം മനസ്സിലാക്കിയിട്ടും നിശ്ചി ന്തനായി ജീവിച്ചാലും ഒന്നിനേയും കൈക്കൊള്ളേണ്ട. ഒന്നും തൃജിക്കുകയും വേണ്ടാ.

--\*\*--

#### അഭ്ധ്യായം 9

**അ**ഷ്ടാവക്രഉവാച:

കൃതാകൃതേ ച ദ്വന്ദ്വാനി കദാ ശാന്തിനി കസ്യവാ ഏവം ജ്ഞാതോഹ നിർവ്വേദാൽ ഭവ ത്യാഗപരോവ്രതീ 1

അഷ്ടാവക്രൻ പറഞ്ഞു:\_ കർമ്മംചെയ്യുക, ചെയ്യാ തീരിക്കക സുഖദുഃഖാഭിദ്വന്ദ്യത്താം ഇവ ആക്കെങ്കിലും എപ്പോഴെങ്കിലും പൂർണ്ണമായി അവസാനിച്ചിട്ടുണ്ടോ? ഈ ലോകം സ്വഭാവത്തെപ്പററി അറിയുന്നത് നിവ്വേദത്തിനം കാരണമാണം. ആ വഴിക്ക് നീ ത്യംഗിയം നിസ്പ്പഹ നം ആയിത്തീർന്നാലും.

കസ്യാപി താത **ധന്യസ്യ ലോക**ചേഷ<sup>്</sup>ടാവലോകനാൽ ജീവിതേച്ഛാ ബുളക്ഷാച ബുളത്സോപശമം ഗതാ

കഞ്ഞേ! സുകൃതികളായ അപൂർവ്വം ചിലക്മാത്രവേശരിയായ വിധത്തിൽ ലോകസാഭാവം പരിശോധിച്ച അറിയവാനം അതുവഴി നീർവേദം സിദ്ധിക്കവാനം ഭാഗ്യ മണ്ടാകുന്നുള്ള. അത്തരം സുകൃതികയക്കു ജീവിക്കവാന്ന വിഷയസുഖം അനുവേിക്കവാനം ഉള്ള ആശ നശിച്ചിപ്രമാക്ഷത്തിൽ ആശയുണ്ടാകുന്നു! ഒടുവിൽ അവക്ക് മോക്ഷ ലഭിക്കുന്നതോടുകൂടി മോക്ഷേച്ഛയും ശമിക്കുന്നു. ഇങ്ങനെ സർവ്വവിധമായ ആശയും നിന്യുഷം നശിച്ചിരിക്കുന്നുവിതി എത്രയോ ചുരുക്കം ചിലക്കമാത്രമേ ഈ ലോകത്തിൽ സിദ്ധീക്കുന്നുള്ള.

അനി<mark>ത്യം സർവമേവേഭം</mark> താപത്രിതയദ്ദച്ചിതം അസാരം <mark>നിന്ദിതം ഹേയ</mark>മിതി നിശ്ചിത്യ ശാമൃ<mark>തി</mark>

അസ്ഥിരതാം ആധിരമാതികം ആദ്യാത്മിക ആധിരെദവികം ഇങ്ങനെ മൂന്നതരത്തിലുള്ള ദുഖങ്ങര ഒഴിച്ചുനിറുത്തുവാൻ പാടില്ലാത്ത സ്ഥിതി, നിസ്സാര മുതലായ ദോഷങ്ങരംനിമിത്തം ഈ ലോകജീവിതം നി ന്ദ്യവം ത്യാജ്യവം ആണെന്നു തീർച്ചയാക്കിയിട്ട് ബുദ്ധിച്ച നായ മനുഷ്യൻ ഇതിൽ നിർവ്വേദം പ്രാപിക്കുന്നു.

കോസൗ കാലോ?വയഃ കിംവായത്ര ദ്വന്ദ്വാനി നോനുണ്ട് താനൃപേക്ഷ്യ യഥാപ്രാപ്ലവർത്തീസിദ്ധിമറ ഉപ്നയാഗ

നാനാമതം മഹർഷീണാം സാധുനാം യോഗിനാം തഥാ ദൃഷ്യാ ന<sup>്</sup>ർവ്വേദമാപന്നു കോന ശാമ്യതി പുരുഷഃ 5

മഹർ ഷിമാരുടേയം അതുപോലെ പൂജ്യന്മാരായ മററു യോഗികളുടേയം മതങ്ങഠം ഒന്നിനൊന്നു വിരുദ്ധമായിരി കുന്നു. അതിൽ യൂക്തായുക്തവിവേചനംചെയ്ത് പരമായ്മം ഇന്നതെന്നു കണ്ടുപിടിക്കുന്നതു ദുഷ്ണാമാണു്. ഈ വാസ്ലവം ആചോചിച്ചാൽ ശാസ്ത്രപാണ്ഡിത്യം സമ്പാമിക്കുന്നതിൽ ബൂദ്ധിമാനായ മരു ഷ്യൻ വിരക്തനായിത്തിരുന്നു.

കൃത്വാ മൂർത്തിപരിജ്ഞാനം ചൈനന്യസ്യ നകിം ഗുരും നിർ :വദസമതായുക്ത്യാ യസ്കാരയതി സംസൃതോഃ 6

(ശാസ്ത്രാഭ്യാസം പ്രയോജനപ്പെടുകയില്ലെങ്കിൽ ഒരു വനു' ആത്മജ്ഞാനം സിദ്ധിക്കുവാനുള്ള ഉപായം എന്താ അ' എന്നുള്ള ആശയ്ക്ക് സമാധാനമാണം' ആറാമത്തെ (ശ്രോകം)

വിഷയങ്ങളിൽ വിരക്കി, രംഗഭോഷാഭിഭാന്ദാങ്ങളിൽ സമതാബുദ്ധി, യുക്തിപൂർവ്വമായ വിചാരം ഇവനി മിത്തം നിർവ്വിഷയമായ ബോധത്തിൻെറ സാത്രപം സാ അം സക്ഷോൽകരിച്ചിട്ട് ജിജ്ഞാസുക്കളെ സംസാരുഖ ത്തിൽനിന്തുകരകയാരുന്ന ഗുത ലോകത്തിൽ ഇല്ലാതെപോ യിടങ്ങോ? (ആവശ്യക്കാരത് വാസ്സവത്തിൽ ഗുതുഭർശനം സുലഭമാകുന്നു. തീവ്രമായ ജിജ്ഞാസയുണ്ടെങ്കിൽ മനുഷ്യ ക്ക് ജ്ഞാനിയും ജീവേനുകൃതനുമായ ഗുരുവിനെ ലഭിക്കുന്ന തിനും ഗുരുകാരുണ്യംകൊണ്ടു് ആത്മസാക്ഷാൽകാരം സി ദ്ധിക്കുന്നതിനും യാതൊരുപ്രയാസവും ഇല്ല

പശ്യ ഭ്രതവികാരാംസ്ലാം ഭ്രതമാത്രാൻ യഥാർത്ഥതഃ ര ൽക്ഷണാൽബന്ധനിമ്മൂക്തംസാത്രപസ്ഥൊഭവിഷ്യസി

മണ്ണിൻെ വികാരങ്ങളായ കടം, ചട്ടി മതലായതു റാസ്കവത്തിൽ മണ്ണമാത്രമാകുന്നു. ജലത്തിൻെ വികാര ങ്ങളായ തീര, നര മതലായതു് ജലംമാത്രമാകുന്നു. കടം. തിര മതലായതു വെറും നാമംമാത്രമാണു്. ഇപ്രകരേം സവ്യഭ്രത് ങ്ങളുടെയും വികാരങ്ങടാ അതാതു ഭ്രതം മാത്രമാകു ന്നും. ഈ പരമാർത്ഥം ശരിക്കു ധരിക്കുന്നപക്ഷം ഭ്രതവികാ രമായ ദേഹം പൃഥിവി മുതലായ ഭ്രതങ്ങടാ മാത്രമാണെ ന്നും, അതല്ലാതെ ദേഹം എന്നൊന്നു് ഉണ്ടായിട്ടെ ഇപ്ലെ ന്നും പ്രത്യക്ഷത്തിൽ അനുഭവപ്പെടും. ആ അനുഭവം ഉണ്ടാ കുന്ന ക്ഷണത്തിൽത്തുന്നെ ദേഹാഭിമാനമാകുന്ന ബന്ധം നശിച്ചുപാകും. സ്വസ്വരൂപമായ ബോധത്തിൽ നീ പ്രതി പ്രത്യപ്രവപ്രകേയം ചെയ്യം

വാ സനാ ഏവ സംസാരഇതി സർവ്വാ വിമഞ്ചതാഃ തത്ത്യാഗോ വാസനാത്യാഗാൽ സ്ഥിതിരഭ്യ യഥാ തഥാ 7

വാസനതന്നെയാണ് സംസാരം അതിനാൽ സർവ്വ വാസ നകളെയും നീ ത്യജിക്കണം. വാസനാത്യാഗംകൊ ണ്ട് സംസാരം സ്വയം ത്യജിക്കപ്പെടുന്നം. ആ നിലയിൽ നീ സർവ്വതന്ത്രസ്വതന്ത്രനായി ഭാവിക്കുന്നു. യാതൊന്നും അപ്പോരം നിനക്ക് ബന്ധഹേതുവാകയില്ല.

2

# അഭ്ധ്യായം 10

അഷ്യാവക്രഉവാച: \_\_

**ഖിഹായ വൈരിണം കാമമർത്ഥം ചാനർത്ഥസം ചലം ധർമ്മമപ്യേതയോഹേതും സർവ്വത്രാ**fനാരദംകുത

അഷ്ടാവക്രൻ പറഞ്ഞു: \_ധർമ്മം, അർത്ഥം, കാമം, മോക്ഷം ഈ നാലു പുരുഷാർത്ഥങ്ങളിൽ കാമം മോക്ഷത്തി നെറ ശത്രവാകന്നം, അർത്ഥം അനർത്ഥബഹുളവുമാണം". ഇവ രണ്ടിനും കാരണമാണം ധർമ്മം. അതിനാൽ ധർമ്മാ തഥകാമങ്ങരം മൂന്നിനേയും ഉപേക്ഷിച്ചിട്ട് നീ സർവ്വവിഷ യങ്ങളിലും ഉദാസീനനായി ഭവിച്ചാലും.

സാപ്പേന്ദ്രജാലവ**ൽ പശ്യ ദിനാനി** ത്രീണിപഞ്ച വാ മിത്രക്ഷേത്രധനാഗാരഭാരഭായാദിസംപദഃ

സ്നേഹിതന്മാർ, ഭ്രസ്യത്ത് , ധണം, ഗൃഹം, ഭാര്യ, പ്ത്ര ന്മാർ മുതലായ സമ്പത്ത് ഏതാനും ദിവസത്തേക്ക് മാത്ര മേ നിലനില്ലുന്നുള്ള. ക്ഷണഭംഗുരമായ ആ സമ്പത്തെക്കാ സാപ്പവം, ഇന്ദ്രജാലവംപോലെ ഒരു വിഭ്രമം മാത്ര മാക്രന്നം. ഈ പരമാർത്ഥം നീ ആലോചിച്ചുനോക്ക്.

യത്ര യത്ര ഭവേൽ തൃഷ്ണാ സംസാരം വിദ്ധി തത്രചൈ പ്രൊഢവൈരാഗ്യമാശ്രിത്യ വീതതൃഷ്ണഃ സുഖീഭവ

വിഷയതൃഷ്ണ ഉള്ളിടത്തോളംകാലം സംസാരുംഖത്തി നം അറുതിയിലെന്നു നീ ധരിക്കക. അതിനാൽ സുദ്ദധ മായ വൈരാഗ്യത്തെ അവലംബിച്ച് സകല തൃഷ്ണയെയും നശിപ്പിച്ചാലും. അഞ്ജിനെ നീ സുഖിയായി ഭവിച്ചാലും.

തൃഷ്ണാമാത്രത്മകോബന്ധുനുന്നാശോ മോക്ഷളച്യതെ ഭവാƒസംസക്തിമാത്രേണ പ്രാപ്തയ്യഷ്ടിർമുഹ<sup>്</sup> മുഹഃ 4 തൃഷ്ണ മാത്രമാണം ബന്ധത്തിന്റെ സചത്രപം തൃഷ്ണാനാ ശമാണം മോക്ഷമെന്ന പറയപ്പെടുന്നതും അതിനാൽ വൈ രാഗ്യംകൊണ്ട് ശാശ്ചതമായ ആനന്ദം നിനക്കു ലഭിക്കളെ. ത്വമേകശ്ചേതനഃ ശുദ്ധോജഡം വിശ്വം സത്തഥാ അവിദ്യാപി നകിഞ്ചിൽ സാ കാ ബുളക്ഷാ തഥാ പിതേ?

ശുദ്ധവും ഏകവും ആയ ബോധം ആകന്നു. നീ മററു ള്ളതെല്ലാം ജഡമാകന്നു; വാസ്തവത്തിൽ ഇല്ലാത്ത്യമാക ന്നു. അജ്ഞാനവും വാസ്തവത്തിൽ അസത്യമാണം'. ഈ നിലയിൽ നിനക്ക് എന്ത ജിജ്ഞാസയാണം' ഉള്ളതും'.

രാജ്യം സുതാഃ കളത്രാണി ശരീരാണി സുഖാന്। ച സംസക്തസ്യാപി നഷ്ടാനി തവ ജന്മനി ജന്മനി 6

രാജ്യം, പത്രന്മാർ, ഭാര്യമാർ, ശരീരങ്ങരം, സുഖാനഭ വങ്ങരം ഇതെല്ലാം വിഷയാസക്തനായിരുന്നിട്ടം നിനക്കു ജന്മങ്ങരം മാറുന്തോറും നഷ ടപ്പെട്ടപോയിട്ടുണ്ടും.

അലമർ ത്ഥന കാമേന സുകൃതേനാ ച്ചി കർമ്മണാ ഏഭുസ്സംസാരകാന്താരേ ന വിശ്രാന്തമഭ്രൽ മനഃ 7

്ത്രവം, കാമം, സൽകർമ്മം ഇതുകൊണ്ടൊന്നും യാ തൊരു പ്രയോജനവുമില്ല. സംസാരമാകുന്ന അരണ്യ ത്തിൽ വിഷയങ്ങളുടെ പുറകേ ഓടിനടക്കുന്ന നിൻെറ മന സ്സിനം ഒരിക്കലും വിശ്രമം ലഭിച്ചിട്ടില്ല.

കൃതം ന കതി ജന്മാനി **കായേന മ**നസാ ഗിഭ**ാ** ദുഖമായാസദം കർമ്മ തദദ്യാ*f*പുപരമുതാം<sup>റ</sup> 8

ദേഹംകൊണ്ടും, മനസ്സുകൊണ്ടും, വാക്കേരണ്ടും എത്ര എത്ര ജന്മങ്ങളിലായി നീ ടോഖകരവും, ശ്രമകരവും ആയ കർമ്മങ്ങരം ചെയ്യവരുന്നു? ഇപ്പോഴെങ്കിലും നീ അതു് അവസാനിപ്പിച്ചാലും

# അഭ്ധ്യായം 11

അഷ്ടാവക്രഉവാച \_\_\_

ഭാവാ∫ഭാവവികാര<mark>ശ്ച സാഭാവാദിതി നി</mark>ശ്ചയീ നിർച്ചികാരോ ഗതകേശഃ സബോനെവോപശാമൃതി

ഉത്പത്തിവിനാശങ്ങളം പരിണാമവും വിഷയസ്ഥ ഓവമാണെന്ന് ശരിക്ക് നിശ്ചയംവന്നാൽ അതുകൊണ്ടു മാത്രം നിഷ്പ്രയാസമായി ഒരുവന് വികാരങ്ങാംക്കം ദേവങ്ങംക്കും അതീതമായ ശാന്തിസുഖത്തെ പ്രാപിക്കാം.

ഈശേഷം: സർവ്വനിർമ്മാതാ നേഹാന്നു ഇതി നിശ്ചയി അന്തഗ്ഗളിതസർവ്വാഗം: ശാന്തഃ കാംബ്രിന സൗജതേ 2

മറെറാരു ദൃഷ്ടിയിൽ നോക്കുന്നപക്ഷം ഈ പേരനാ ണം" സിവ്വവം സുഷ്ടിക്കുന്നതു". ഈ ലോകത്തിൽ മററാ കുംതന്നെ യാതൊന്നും ചെയ്യവാൻ കഴിയുകയില്ല എന്നു കാൺവാൻ കഴിയും. ഈ ഉറപ്പുണ്ടായാൽ അതുകൊണ്ടും ഒരുവൻ ആശകളെല്ലാം നശിച്ച് ഒന്നിലും പററ്റ് ഇല്ലാതെ ശാന്തിസുഖത്തെ പ്രാപിക്കും.

ആപദ സമ്പദ: കാലേ **ടൈവാദേവേതി** നിശ്ചയി തൃപ്പു സ്ഥപ്പേന്ദ്രിയോനി**ത്യം** ന വാഞ്ചതി ന ശോചതി

സമ്പത്തും ആപത്തും എല്ലാം സ്വകർമ്മഹലമാണെ ന്നുള്ള നിശ്ചയവും പ്രയോജനകരമാകുന്നും. ഇതുകൊണ്ടും ഇന്ദ്രീയചാപല്യം നശിച്ച് ഒരുവൻ നിതൃതൃപ്പനായിത്തി രുന്നു. അവൻ യാണൊന്നും ആശിക്കുന്നില്ല പ്രേലിക്കുന്നുമില്ല

സുബുദാബേ ജനാളതു ദൈവാളദവേതി നിശ്ചയി സാധ്യാദർശി നിരായാസഃ കർവ്വന്നപി ന മദിപൃതേ - 4

സുഖദുഃഖങ്ങളം, ജനനമരണങ്ങളം എല്ലാം പ്രാരബ്യ കർമ്മത്തിന്റെ ഫലമാണെന്നു നിശ്ചയമുള്ളവര് തൻറ

ശ്രമംകൊണ്ട് ഈ ജന്മത്തിൽ നേടേണ്ടതായി യാതൊന്നും കാണുന്നില്ല. അപന് യാതൊരു പ്രയത്നവം ആവശ്യമി പ്രാതെ വരുന്നു. ആ നിലയിൽ എത്തിയവൻ എന്തു കുമ്മം ചെയ്യാലും അതുകൊണ്ടൊന്നും അവന് യാതൊരു ബന്ധ വം സംഭവിക്കുന്നില്ല.

ചിത്രയാ ജായതേ <mark>ദുഖം നാന്യഥോഹതി നിശ്ചയീ</mark> തയാ ഹീനഃ സൂ**ഖീ ശാ**ന്ദു സർവ്വത്ര ഗളിതസ്പ്പഹഃ 5

ഈ ജീവിതത്തിൽ വിഷയചിന്തകൊണ്ടാണം' സർവ വിധമായ ദുഖവം ഉണ്ടാകുന്നത്ര്. വിഷയങ്ങളെപ്പററി യുള്ള ചിന്ത നിശ്ശേഷം ഇല്ലാതെയായാൽ യാതൊരു ഭുഖ വം ഉണ്ടാകുന്നതല്ല. ഈ തത്വം ധരിച്ച്' അതിൽ ഉറച്ചുനി ന്നാൽ ഒരുവൻ നിശ്ചിന്തനം വിരക്തനം ആയിത്തീരുന്നു. അതുവഴി അവൻ ശാന്തിസുഖത്തെ പ്രാപീക്കേയുംചെയ്യുന്നു.

നാഹംദേഹോ ന മേ ദേഹോ ബോധോഹമിതി നിശ്ചയീ കൈവലുമിവ സംപ്രാപ്പോ ന സൂരത്യകൃതം കൃതം 6

ഞാൻ ദേഹം അല്ല. ദേഹം എൻേറതുമല്ല. **ഞാൻ** ബോധംമാത്രമാകുന്നു. ഈ ഉറപ്പ് ഉള്ളവനാണ് മുക്തൻ. അൻ ഒന്നും ചെയ്തിട്ടില്ല എന്നോ എന്തെങ്കിലും ചെയ്ത എന്നോ ആ മഹാത്മാവ് സൂരിക്കുന്നില്ല.

ആബ്രഹമസ്സബപര്യന്തമഹമേവേതി നിശ്ചയി നിർവികല്പു ശുചി: ശാന്തു പ്രാപ്ലാപ്പവിനിർവൃതു 7

ബ്രഹാവ് മതൽ പൽക്കൊടിവരെയുള്ള സർവവം ഞാൻമാത്രമാണം എന്നുറപ്പുള്ളവൻ യാരേത്ത ഭേദബുദ്ധി യം ഇല്ലാതെ പരിശുദ്ധനം ശാന്തനം ആയിരിക്കുന്നു. അ ദ്രേഹം വിഷയങ്ങളുടെ ചാമത്തിലും അലാമത്തിലും ഒരു പോലെ തൃപ്തനായിരിക്കുന്നു.

1

നാനാശചര്യമിഭം വിശചം ന കിഞ്ചിദിതി നിശ്ചയി നിർവാസനഃ സ്റ്റൂർത്തിമാത്രോ നകിഞ്ചിദിതിശാമൃതി

ബാഹ്യദ്ദഷ്ടിയിൽ അത്ഭ്രതകരമായിതേന്നെ ഈ പ്രപഞ്ചം വാസ്ലവത്തിൽ അസത്യവം ശൂന്യതുല്യവുമാക ന്നും എന്നുള്ള നിശ്ചയം സിഡിച്ചവൻ യാതൊരു വിഷയ വാസനയും ഇല്ലാത്ത ബോധസ്വശ്രപൻ ആകന്നു. ആ മഹാ തമാവ് ഉള്ളതെന്നു സങ്കല്പിക്കാൻകൂടി വയ്യാത്തവിധത്തിൽ ഉണ്മമാക്രവം ശാന്തിമാത്രവം ആയി സ്ഥിതിചെയ്യുന്നു.

\*-\*

# അഭ്ധ്യായം 12

ജനക ഉവാച\_\_

കായകൃത്യാസഹഃ പൂർവം അതേഭവാഗചിസ്സഭാസഹഃ അഥ ചിന്താസഹസ്സസ്സ ഭേവമേവാഹമാസ്ഥിതഃ

ജനകൻ പറഞ്ഞു ആദ്യം ശരീരവ്യാപാരത്തിലും പിന്നീട്ട് വംഗിന്ദ്രിയവ്യാപാരത്തിലും ഒടുവിൽ മനോ വ്യാപാരത്തിലും ഇച്ഛ ഇല്ലാതായതുകൊണ്ട് ഞാൻ നിഷ് ക്രിയമായ സാസാശ്രപത്തിൽതന്നെ സ്ഥിതിചെയ്യുന്നം.

പ്രീത്യഭാവേന ശബ്ബോടേ രദ്ദശ്യാതാന ചാത്മനഃ പിക്ഷേപൈകാഗ്ര്യരഹിത ഏവമേവാഹമാസ്ഥിതഃ 2

പ്രിയപ്പെട്ട വ ഷയങ്ങളിലാണം" മനസ്സിനം വിക്ഷേ പരണ്ടാകുന്നതും. അതുപോലെ വീഷയമായ വസ്തവിലാ ണം മനസ്സിനം ഏകാഗ്രത സിദ്ധിക്കുന്നതും. ശബ്ദദിവിഷ യങ്ങളിൽ പ്രീതിനശിച്ചതുകൊണ്ടും ആത്മാവ് അവിഷ യമായതുകൊണ്ടും മനസ്സിൻെറ വിക്ഷേപ്ത്തിനും ഏകാ ഗ്രതയ്ക്കും അതീ**തമായിരിക്കു**ന്ന സഹജമായ സ്വസ്വര്രപ ത്തിൽത്തന്നെ **ഞാൻ സഭാ സ്ഥിതി**ചെയ്യുന്നു.

സധിസ്സാദ്ധിവിഷിപ്പൌ വൃവഹാരസമാധതെ ഏവ്ം വിലോക്യ നിയമമേവമേവാഹമാസ്ഥിതഃ 3

വിഷയങ്ങളിൽ ഗുണദൃഷ്ടിമതലായതുകൊണ്ട് മന സ്സിന് വിക്ഷേപമുണ്ടാകുമ്പോഠം അതു് ശമികുന്നതിനുവേ ണ്ടിയാണ് സമാധി ആവശ്യപ്പെടുന്നതു്. വിക്ഷേപമിലെ കിൽ സമാധിയം ആവശ്യമില്ല. വിക്ഷേപത്തിനം സമാ ധിക്കം തമ്മിലുള്ള നിയതമായ ഈ ബന്ധത്തെ ദർശി ച്ചിട്ട് ഞാൻ അവ രണ്ടിനം അതീതമായ സഹജഭാവ അതിൽ സഭാ സ്ഥിതിചെയ്യുന്നു

ഹേയോപദേയവിരഹാ**ഭേവം ഹ**ർഷവിഷാദയോ• അഭവാദദ്യ ഹേ! ബ്ര**ഫഭ**ന്നവമേവാഹമാസ്ഥിതഃ 4

ത്യാജ്യമായിട്ടം സ്വീകാര്യമായിട്ടം ഒന്നും ഇല്ലാത്തത്ത കൊണ്ടും സുഖമോ ദുംബമോ ഇല്ലാത്തത്തകൊണ്ടും; അല്ലയോ സവാമിൻ! ഞാൻ സ്വാഭാവികമായ സഹജഭാവത്തിൽത്ത ന്നെ സഭാ സ്ഥിതിചെയ്യുന്നു.

ആശ്രേമനാശ്രമം ധ്യാനം ചിത്തസ്വീകൃതവർജ്ജനം വികല്പം മമ വീകൈഷ്യതഭേവമേവാഹമാസ്ഥിതഃ 5

ഏതെങ്കിലും ഒരു ആശ്രമിയായിരിക്കുക. ഒരാശ്രമവു ഇല്ലാതിരിക്കുക. ഒരു വിഷയത്തിൽത്തന്നെ മനസ്സ് ഉറപ്പി ച്ചുനിത്തുക. മനസ്സിൽ വന്നുകയുന്ന വിഷയങ്ങളെ അക ററിനിർത്തുക. ഇതെല്ലാം എന്റൊ അദ്വൈതവസ്ഥയ്ക്കു് ഹാനികരമായ വികല്ലങ്ങഠു ആണെന്നു് കണ്ടിട്ടു് ഞാൻ ഇതിനെല്ലാം അതീതമായ സഹജഭവേത്തിൽത്തന്നെ സഭാസ്ഥിതിചെയ്യവരം.

കർമ്മാനു <del>ധാനമജ്ഞാനാദ്യഥൈപോ</del>പരമസൂഥാ ബൂദ്ധാ സമൃഗീതം തഞ്ചമേവമേവാഹമാസ്ഥിതഃ 6

കർമ്മാനുവാനവും കർമ്മനിവ്വത്തിയം ഒരുപോലെ അജ്ഞാനംനിമിത്തമാകന്നു. ഈ പരമാർത്ഥത്തെ വേണ്ട തുപോലെ മനസ്സിലാക്കിയിട്ട് ഞാൻ പ്രവൃത്തിക്കും നിവ്വ ത്തിക്കും അതീതമായ സഹജഭാവത്തിൽത്തന്നെ സ്ഥി തിചെയ്യുന്നു.

അചിത്ത്യം ചിന്ത്യമനോപി ചിന്താര്രപം ജേത്യസൌ തൃക്താ തരജാവനം **തസ്കാദേവമേവാ**ഹമാസ്ഥിതഃ 7

ചിന്തിക്കവാൻ കഴിയാത്ത വസ്തുവിനെ ചിന്തിക്ക വാൻ തുടങ്ങിയാൽ ചിന്താകല്ലിതമായ ഒരു രൂപത്തെ ഭജി കടകയാവം ഫലം. അതിനാൽ മനസ്സിന് അവിഷയമായ ആതമവസ്തുവിനെപ്പററിയുള്ള ഭാവനയേയും ഉപേക്ഷിച്ചിട്ട് ഞാൻ സർവ്വഭാവനകാക്കം അതീതമായ സഹജഭാവ ത്തിൽത്തന്നെ സ്ഥിതിചെയ്യന്തം.

ഏവമേവ കൃതം യേന **സ കൃതാരത്ഥാഭവേദസൌ** ഏവമേവ സ്വഭാ**വോയഃ സ കൃതാർത്ഥോഭവേ**ദസൌ 8

ഈ നിലയിൽ എത്തിച്ചേർന്നവർ മാത്രമാണം", കൃത കൃത്യൻ കുറുച്ചുളടി സൂക്ഷ്യമായി പറഞ്ഞാൽ സ്ഥാമാവിക മായിഞ്ഞന്നെ ഈ നിലയുള്ളവൻ മാത്രമാണം" കൃതകൃത്യൻ. എന്തെന്നാൽ ഇല്ലാതിരുന്നിട്ട" പ്രാപിക്കപ്പെടുന്ന ഒന്നല്ല സ്ഥജസ്ഥിതി. അതു" നിത്യസിദ്ധംതന്നെയാകന്നം.

\* --- \*

# അദ്ധ്യായം 13

ജനക ഉവാച\_\_ അംകിഞ്ചനമവം സ്വാസ്ഥ്യം കൌപീനത്വേƒപി ഒർലമം അംകിഞ്ചനമവം സ്വാസ്ഥ്യം കൌപീനത്വേƒപി ഒർലമം ജനകൻ പറഞ്ഞു മറോറല്ലാം ഉപേക്ഷിച്ചിട്ട് കൌപീ നംമാത്രം സ്വന്തമായി വച്ചകൊണ്ടിരുന്നാലും തൻേറതാ യി ഒന്നും ഇല്ലാതിരുന്നാലുള്ള സുഖം കിട്ടുന്നതല്ല. അതി നാൽ ഒന്നും തൃജിക്കാതെയും, ഒന്നും സ്വീകരിക്കാതെയും ഞാൻ സുഖമായി സ്ഥിതിചെയ്യന്നും.

കത്രാfപി ഖേദം കായസ്യ ജിഹ്വാ കത്രാfപി ബിദ്യതേ മനം കത്രുfപി തൽ ത്യക്തവാപുരുഷാത്ഥേ സ്ഥിതംസുഖം

ലക്ഷ്യപ്രാപ്പിക്കവേണ്ടി ഹായോഗാഭ്യാസം മുതലായ കാര്യങ്ങളിൽ ശരീരം ക്ലേശിക്കുന്നു. നാമജപം മുതലായ തിൽ നാവു് ക്ലേശിക്കുന്നു. ഏകാഗ്രതാസമ്പാഭനത്തിൽ മനസ്സ് ക്ലേശിക്കുന്നു. ഈ വഴിക്കൊന്നും ലക്ഷ്യപ്രാപ്പി ഒട്ടില്ലതാനും. ശരിയായ മാഗ്ഗം ശരീരം, മനസ്സ് മുതലായ വിഷയങ്ങളിൽ ഉള്ള അഹന്തയേയും മമത്വത്തേയും നശി പ്പിക്കുക മാത്രമാകുന്നു. അതിനാൽ ഞാൻ ആ വിധത്തിൽ ശരീരത്തേയും, ഇന്ദ്രിയങ്ങളെയും, മനസ്സിനെയും ത്യജി ച്ചിട്ട് പാമമായ ലക്ഷ്യത്തിൽ സുഖമായി സ്ഥിതിചെ യ്യുന്നു.

കൃത∙ കിപമി നൈവസ്യാദിതി സഞ്ചിന്തൃ തതചതഃ യദാ യൽ കർത്തുമായതി തൽ കൃതചാ*ff* സേ **യ**ഥാസുഖം ദ

"വാസ്തവത്തിൽ ഞാൻ ഒരിക്കലും ഒന്നും ചെയ്യുന്നില്ലു എന്നുള്ള തത്താം ശരിക്കു് വിചാരംചെയ്തു് മനസ്സിലാക്കി യിട്ടു് കർമ്മേണ്ട്രിയങ്ങരുക്കു് വിഷയമായി അപ്പഴപ്പോരം വന്നുചേരുന്ന അതാതു് കർമ്മങ്ങളെ ചെയ്തിട്ടു് അതിൽ യാതൊരു കർത്തൃതാാഭിമാനവു് ഇല്ലാതെ ഞാൻ സുഖമാ യി സ്ഥിതിചെയ്യുന്നു.

കർമ്മനൈഷ്ലർമ്മ്യനിർബ്ബന്ധഭാവാ ദേഹസ്ഥയോഗിനഃ സംയോഗാ ƒ യോഗ വിരഹാദഹമാസേ യഥാസുഖം 4 കർമ്മംചെയ്യണമെന്നോ ചെയ്യാൻ പാടില്ല എന്നോ ഉള്ള നിർബ്ബസം ദേഹാഭിമാനിയായ യോഗിക്കമാത്രമേ ഉണ്ടായിരിക്കയുള്ള. ഭാവാഭാവരൂപമായ ദേഹാദിവിഷയ ങ്ങളോട്ട് സംയോഗമോ വിയോഗമോ ഇല്ലാത്തതിനാൽ ഞാൻ കർമ്മത്തിനും അകർമ്മത്തിനും അതിതമായ സ്ഥാ നത്തിൽ സുഖമായി സ്ഥിതിചെയ്യുന്നു.

അർത്ഥാനർത്ഥൌ നമേ സ്ഥിത്യ ഗത്യാ ന ശയനേന വാതിഷ്ഠൻ ഗഛൻ സ്വപംസ്തസ്താഭഹമാസേ യഥാസുഖം 5

ഒരിടത്ത് നില്യുന്നതുകൊണ്ടോ നടക്കുന്നതുകൊണ്ടോ ഇറങ്ങുന്നതുകൊണ്ടോ എനിക്ക് ഒരു ഗുണവും നേടാനില്ലം, ഒരു ഭോഷവം പരിഹരിക്കുവാനമില്ല, അതിനാൽ ഞാൻ ചിലപ്പോരം നില്ലൂകയം, ചിലപ്പോരം നടക്കുകയം, ചിലപ്പോരം ഉറങ്ങകയം ചെയ്യുന്നു. എത്തുചെയ്യുമ്പോഴം എൻെറ സുഖത്തിനും യാതൊരു ഭംഗവുമില്ല.

സാപതോനാസ്കിമേ ഹാനിഃസിദ്ധിര്യാത്നവതോ പി വാ നാശോല്ലാസൗ വിഹായാ സൂടഹമ സേ യഥാസുഖം 6

ചുമമാ കിടന്നുറങ്ങിയാൻ അതുകൊണ്ട് എനിക്ക് ഒന്നും നഷ്യപ്പെടുന്നില്ല. പ്രയത്നിച്ച് ജോലിചെയ്യുന്നതുകൊ ണ്ട് എനിക്ക് എന്തെങ്കിലും സമ്പാദ്യം ഉണ്ടാകന്നും ഇല്ല. അതിനാൽ ഞാൻ നഷ്യത്തേയും ലാഭത്തെയും ഗണിക്കാതെ സുഖമായി സ്ഥിതിചെയ്യുന്നു.

സുഖാദിത്രപനിയമഭാവേഷാലോക്യ ഭൂരിശഃ ശുഭാശുഭേ വിഹായാ ƒസൂദഹമാസേ യഥാസുഖം 7

വിഷയങ്ങളെ സംബന്ധിച്ച് ഇന്നത് സഖഹേത ഇന്നത് ദുഃഖഹേത എന്നുള് യാതൊരുവ്യവസ്ഥയുമില്ലാ തീരിക്കുന്നതു് ശരിക്കു് കണ്ടറിഞ്ഞിട്ടു് ഞാൻ വിഷയങ്ങ ളിൽ നല്ലതെന്നും ചീത്തയെന്നും ഉള്ള ഭേദദ്ദഷ്ടികൂടാതെ സുഖമായി സ്ഥിതിചെയ്യുന്നു

# അഭ്ധ്യായം 14

ജനക ഉവാച

പ്രകൃത്യം തൂന്യചിത്തോയഃ പ്രമാദാൽ ഭാവഭാവനഃ നിദ്രിതോബോധിതഇവ ക്ഷീണസംസരണോഹി സഃ 1

ജനകൻ പറഞ്ഞു... സംസാരഭാഖം അവസാനിച്ച ആത്മജ്ഞാനി സദാ അന്തർമ്മുഖനായിരിക്കുന്നു. ബാഹൃ ദൃഷ്യിയില്ലാതിരിക്കുന്നത്ക് അദ്ദേഹത്തിൻെറ സ്വഭാവമാ അം. യാദ്ദഹികമായി ചിലപ്പോരം ഉണ്ടാകുന്ന വിഷയ ദൃഷ്യി ഉറക്കത്തിൽനിന്നും പെട്ടെന്നും വിളിച്ചണർത്തപ്പെട്ട വൻേറ്തുപോലെ ഇദംപ്രഥമമെന്നുപോലെ ഇരിക്കം. (ചുത ക്കത്തിൽ ആത്മജ്ഞാനിക്ക ഉണ്ടാകുന്ന ഒരു വിഷയപ്രീതി ഉണ്ടാ തിക്കും അടുത്തും മുമ്പിൽ മറൊരു വിഷയപ്രീതി ഉണ്ടാ യിരിക്കുംയില്ലം. സകല വിഷയങ്ങളും ദൃഷ്യിസൃഷ്യമായി ടേ ഇരിക്കുന്നുള്ളം. യാതൊരു വിഷയത്തിനും അജ്ഞാത സത്തയില്ലം.

കാധനാനി കാമിത്രാണി കാമേ വിഷയദസുവഃ കാശാസും കാതമവിജ്ഞാനം യദാമേ ഗളിതാ സ്റ്റഹ 2

എൻെ സകലവിധമായ വിഷയാഭിലാഷവം നശ : ചിരിക്കുന്നു. ആ നിലയിൽ ധനം, സ്നേഹിതന്മാർ, ജഞാ നശത്രുക്കളായ വിഷയങ്ങരം, ശാസ്ത്രം പഠിപ്പ് ഇതിനൊ കെ എന്തു സ്ഥാനമാണുള്ളതു?

1

വിജ്ഞാതേ സാക്ഷിപ്രുഷേ പരമാത്മനി ചേശ്വരം ബെരാശ്യേ ബന്ധമോക്ഷേ ചുന ചിന്താ മക്തയേ മമ 3

ജീവസാക്ഷിയം പാമാത്മാവം ഈശാരനമായ ആ തമാവിൻെറയം, വൈരാഗ്യത്തിൻെറയം, ബന്ധമോക്ഷ ത്തിൻെറയം സചരൂപം ശരിക്ക് അറിഞ്ഞുകഴിഞ്ഞ എനി ക്കു് ഇപ്പോരം മുക്തിലാഭത്തിൻെറ കാര്യത്തിലും യാ തൊരു ചിത്തുമില്ല. എന്തെന്നാൽ ആത്മജ്ഞാനംതന്നെ യാണ് മുക്തിലാഭം.

അ തർവ്വികല്<u>യ</u>ുന്യസ്യ ബഹിഃ സാച്ഛന്ദചാരിണഃ ഭ്രാതസ്യേവ ഭശസ്<mark>ലാസ്ലാ സ്കാദ്ദശാ ഏവ ജാനതേ</mark> 4

ലോകദ്വഷ്ടിയിൽ ഭ്രാന്തനെപ്പോലെ ഇരിക്കുന്നവരും ഉള്ളിന ഭേദബു ധിയില്ലാത്തവനും, പുറമെ നോക്കിയാൽ യഥേഷൂം വ്യാപരിക്കുന്നവനും ആയ ഒരു ആത്മജ്ഞാനിയുടെ അവസ്ഥാഭേദങ്ങളെ അത്തരത്തിലുള്ള മഹാതമാക്കാക്കമാത്രമേ മനസ്സിലാക്കുവാൻ സാധിക്കുകയുള്ള.

\*-- Y

### അഭ്ധ്യായം 15

അ ഷ്മാവകളവാച —

യഥാതഥോപദേശേന കൃതാർത്ഥഃ സതചബ്ദധിമാൻ ആജീവമപി ജിജ്ഞാസഃ പരഞ്ജത്ര വിമഹൃതി

അഷ്ടാവക്രൻ പറഞ്ഞു... ചിത്തശുദ്ധിയള്ളവൻ തൻറെ ഗുരു**വിൽനിന്നു് സിദ്ധിക്കുന്ന ഉപദേശം**കൊണ്ടു് ഇഷ്ടം സാ**ധിച്ച് കൃതാർത്ഥനായിത്തീരുന്നു. ജീ**വിതം മുഴവൻ ശ്രമിച്ചാലും ഗുരുപദേശവും ചിത്തശുദ്ധിയമില്ലാ ത്തവക്ം ലക്ഷ്യപ്രാപ്തിയണ്ടാവുകയില്ല. യാതൊരു എത്തം പിടിയുമില്ലാതെ അവർ വെറുതെ കറങ്ങിത്തിരിയന്നു.

മോക്ഷോവിഷയവൈരസ്യംബന്ധോവൈഷയികോരസഃ ഏതാവദേവ വിജ്ഞാനം യഥേച്ഛസി തഥാ കഅ 2

വിഷയവൈരാഗ്യമാണ് മോക്ഷം; ബന്ധം വിഷയാ സക്തിയമാണ്. അറിയേണ്ടതായിട്ട് ഇത്രമാത്രമേയുള്ള. ഇനി നിരൻറ ഇഷ്ടംപോലെ ചെയ്യാം.

വാഗ്മിപ്രാജ ഞമ<mark>ഹോദ്യോഗം ജനം മൃക ജഡാലസം</mark> കരോതി തത്താബോധോയമതസ്ത്യക്തോ ബുളക്ഷുഭിഃ 3

"വാഗ്മികളെ മൃകന്മാരും, ബുധിമാനാരെ വി ഡ്ഢികളം, പരിശ്രമശീലന്മാരെ മടിയന്മാരും ആക്കി ത്തീക്കുന്നതാണ്. ഭേദബുധിയെ നശിപ്പിക്കുന്നതായ ഈ തത്താബോധം" എന്നുള്ള ഭയംനിമിത്തം വിഷയസുഖങ്ങ ളിൽ മൃഴകിക്കിടക്കുന്നവർ ഇതിനെ ഉപേക്ഷിക്കുന്നു.

ന ത്വം ദേഹോ നതേ ദേഹോ ഭോക്താ കത്താ നവാ ഭവാൻ ചിദ്രൂപോസി സദാ സാക്ഷീ നിരപേക്ഷഃ സുഖം ചര 4

നീ ദേഹമല്ല, ദേഹം നിൻേറതുമല്ല. നീ കത്താവും ഭോക്താവുമല്ല. ദേഹത്തിനം കർത്തൃത്വജോക്തൃത്വങ്ങരം ക്കും സാക്ഷിമാത്രമായീ സദാ സ്ഥിതിചെയ്യുന്ന ബോധ സ്വത്രപനാണു് നീ, അതിനാൽ യാതൊന്നിൻെറയും അ പേക്ഷയില്ലാതെ സ്വാതന്ത്രൃത്തോടുകൂടി നീ സുഖമായി ജീവിതം നയിച്ചാലും.

രാഗദേചപ്പെ മനോധർമ്മൌ ന മനസ്ലെ കഭാചന നിർവികല്പോസി ബോധാതമാ നിർവികാരഃ സുഖംചര 5 രാഗവം ദേചഷവം മനസിൻെറ ധർമ്മങ്ങളാകന്നു. ജാഗ്ര ത്തിലം സാപ്പത്തിലും നിദ്രയിലും നിനക്കു് മനസില്ല. സജാത്വയവും വിജാതീയവും സാഗതവുമായ ഭേദങ്ങരം ഒന്നും ഇല്ലാത്തതും, മാറ്റമില്ലാത്തതും ആയ് ബോധസാത്ര പനാകുന്നു നീ. അതിനാൽ നീ സുഖമായി ജീവിതം നയി ച്ചാലും.

സർവഭ്രതേഷം ചാത്മാനം സർവഭ്രതാനി: ചാത്മനി വിജ്ഞായ നിരാഹങ്കരോ നിർമ്മമസ്ത്വം സുഖം ചര 6

തന്നെ സർവത്തിലും, സർവത്തേയും തന്നിലും കണ്ടം കൊണ്ട് ദേഹാദിവിഷയങ്ങളിൽ അഹന്തയും, മമതചവും കൂടാതെ നീ സുഖമായി ജീവിതം നയിച്ചാലും

വിശ്വം സൗഫുരതി യത്രേദം തരംഗാഇവ സാഗരേ തൽത്വമേവ ന സന്ദേഹശ്ചിന്മൂർത്തേ! വിജ്ദരാഭവ 7

സമയ്യത്തിൽ തിരമാല എന്നപോലെ സർവപ്രപഞ്ചം ത്തിലം എന്തിലാണോ പ്രകാശിക്കുന്നത്. ആ അധിഷാം നവസ്തവാണ് നീ യാതൊരു സന്ദേഹവമില്ല. അല്യയോബോധസ്വരുപ് നീ സർഖ ദുഖങ്ങളിൽനിന്നും മുക്തനായി വേിച്ചാലും.

ശ്രദ്ധസ്ചതാത: ശ്ര**ദ്ധസ്ചനാ ƒ ത്ര മോ**ഹം കുതഷ്ച േറാ! ജ്ഞാനസാത്രപോ ജഗവാനാത്മാ ത്വം പൃകൃതോ പ⇔ം 8

കദേത**ി നീ ശ്രഭ്വച്ച°്കേരംക്ക്**\_ഇതിൽ നിനക്ക് തെററിധാരണയണ്ടാക്യുയ് ച പ്രകൃതിക്ക് അതീതനം ജ്ഞാനസ്വരുപനം ആയ ഭഗവാൻ ആത്മാവാകന്ന് നീ.

**ഗുണൈഃ സംവേഷ്ടിതോ ദേഹന്തിഷ്യതുമയാതി** യാതി ച ആത**്മ നഗന്തം നാ** *ff* ഗന്താ കിമേനമനുശോചസി? 9

കർമ്മേന്ദ്രിയങ്ങളോടും ജ്ഞാനേന്ദ്രിയങ്ങളോടും കൂടി ജേതായ ദേഹമാണം ഇരിക്കുക, പോകുക, വരിക മുതലായ വ്യാപാരങ്ങയ ചെയ്യുന്നതും. ആതൗമാവാകുട്ടെ ഗമനം, ആഗമനം മുതലായ യാതൊരു വ്യാപരവും ചെയ്യുന്നില്ല. വ്യാപാരഫലമായ സുവദഃഖങ്ങഠം അനുഭവിക്കുന്നതും ആത്രാവല്ല. ഈ നിലയിൽ നീ ആത്രാവിനെപ്പററി ചിന്തിച്ച് വെറുതെ ക്ലേശിക്കുന്നത്ര് എന്തിനാണും?

ദേഹസ്തിഷ്യതു കല്പാന്തം ഗച്ഛത്വദൈവ വാ പുനഃ കാ വൃദ്ധിഃ കാച വാ ഹംനിസ്തവ ചിന്മാത്രര്രപിണഃ 10

ദേഹം കൽപാവസാനംവരെ നിലനില്ലട്ടെ; ഇന്നത ന്നെ നശിക്കുന്നേങ്കിൽ നശിക്കുട്ടെ. അതുകൊണ്ട് ബോധ സ്വര്രപനായ നിനക്ക് യാതൊരു ലാഭവം വരാനില്ല, നഷ്ടവം സംവിക്കുന്നില്ല.

തായ്യനന്തമഹാം ഭോധൌ ജഗദാീചിഃ സ്വഭാവതഃ ഉദേതു വാ ƒ സ്തമയത്ത നതേ വൃദ്ധിർന്നച ക്ഷതിഃ 11

മഹാസമദ്രതുല്യമായ നിന്നിൽ തിരമാല്പോലെ ഈ പ്രപഞ്ചം സ്വയം ഉണ്ടാവുകയും നശിക്കുകയും ചെയ്യുന്നതു കൊണ്ട് നിനക്ഷ് ലാമോകട്ടെ നഷ്ടമാകട്ടെ ഉണ്ടാക ന്നില്ല.

തത! ചീന്മാത്ര**രുപോസി** ന തെ ഭിന്നമിദം ജഗത്<sup>°</sup> അതഃ കസ്യകഥം **കത്ര ഹേയോപാ**ദേയകൽപന? 12

കഞ്ഞേ! നിൻെ സാത്രപം ബോധം മാത്രമാകന്നു. ഈ വിഷയപ്രപഞ്ചം വാസ്തവത്തിൽ നിന്നിൽനിന്നും അനുമല്ല. അതിനാൽ നിനക്ക് സമ്പാദിക്കേണ്ടതായി ഒട്ടാ, പരിഹരിക്കേണ്ടതായിട്ടൊ യാതൊന്നുംതന്നെ ഇല്ല.

എകസൂിന്നവൃയേ ശാന്തേ ചിദാകാശേൃമലേ ത്വയി കതോജന്മ കതഃ കർമ്മ കതോƒഹങ്കാരഏവച 13

ഏകവും നാശരഹിതവും, ശാന്തിസവര്യപവും നിമ്മല വുമായ ചിദാകാധമോകുന്ന നിനക്ക് എങ്ങനെ ജന്മം സംഭ വിക്കാം? ജന്മത്തിന് കാരണമായി സങ്കൽപിക്കപ്പെ ടുന്ന കർമ്മവും നിന്നിൽ സംഭാവൃമല്ല. ആ സ്ഥിതിക്ക് ജീവഭാവവും നിനക്ക് ഉണ്ടാകവാൻ തരമില്ല.

യത്താം പശ്യസി തത്രെസ്താമാവ പ്രതിഭാസസേ കിം പൃഥക് ഭാസതേ സാർണ്ണാത് കടകാംഗദനുപരം 14

നിൻെറ വിഷയമായി പ്രകാശിക്കുന്നതിനെല്ലാം വാ സൂവത്തിൽ നീ മാത്രമാണ് പ്രകാശിക്കുന്നതു്. വള, തോരംവള, ചിലമ്പു് മതലായ സാർണ്ണുഭരണങ്ങരം സാ ണ്ണത്തിൽനിന്നും ഭിന്നമായിട്ട് പ്രകാശിക്കാറുണ്ടോ? വാസ്ത വത്തിൽ സാർണ്ണാഭരണങ്ങളുടെ സത്തയും സ്ഫൂർത്തി യും സാർണ്ണത്തിൻോതിൽനിന്നും ഭിന്നമല്ല. അതുപോലെ ആത്മാവിൻോതല്ലാതെ വിഷയങ്ങരക്ക് സാതശ്രമായി സത്തയൊ സ്ഫൂർത്തിയോ വാസ്തവത്തിൽ ഇല്ല.

"അയം സോ ƒ ഹ മയം നാƒഹം" വിഭാഗമിതി സന്ത്യജ "സർമാതേമതി" നിശചിതൃ നിസങ്കൽപഃ സുഖീ ഭവ 15

"ഞാൻ ഈയൊരു വ്യക്തിമാത്രമാണു്. മററുള്ളതെ ലാം എനിക്കു് അന്യമാണും" എന്നുള്ള ഭേദബുധിയെ നി ശേഷം നീ തൃജിച്ചാലും. എല്ലാം "താൻമാത്രമാകന്നു" എ സുള്ള നിശചയം സമ്പാദിച്ചിട്ട് നീ സർവസങ്കല്പ് അാഗക്കം അതീതനം നിതൃസുഖിയും ആയി ഭവിച്ചാലും.

തവൈവാ ƒ ജ്ഞാനതോ വിശാം ത്വമേകഃ പരമാർത്ഥതഃ ത്വത്തോƒന്യോനാസ്തി സംസാരി നാƒസംസാരിചകശ്ചന

നിൻെറ സ്വന്തം സ്വരൂപം നീ അറിയാത്തതുകൊണ്ടും മാത്രമാണും സർവ്വപ്രപഞ്ചവും ഉണ്ടാകുന്നതും. വാസ്തവ ത്തിൽ പ്രപഞ്ചം ഉണ്ടാകുന്നില്ല; ഉണ്ടാകുന്നു എന്നും ഭ്രമിക്കു ന്നു എന്നേയുള്ളം. പരമാർത്ഥമായിട്ടുള്ളതു നീ ഒരുവൻ മാത്ര മാകുന്നു. നീയല്ലാതെ സംസാരിയായ ഒരു ജീവൻ വാ സ്തവത്തിൽ ഇല്ല. സംസാരിയല്ലാത്ത ഒരു മുക്തപുരു ഷനും വാസ്തവത്തിൽ നീയല്ലാതെ ഇല്ല.

"ഭ്രാന്തിമാക്രമിദം വിശചം ന കിഞ്ചി" <mark>ഭിതിനിശ്ചയി</mark> നിർവസനഃ സ്ഫൂർ<mark>ത്തിമാത്രോന കിഞ്ചിഭിവശാമൃതി</mark>

''ഈ പ്രപഞ്ചം വെറും ഭ്രാന്തിമാത്രമാകുന്നു. ഒരുവിധ ത്തിലും ഇതു" എന്നെ ബന്ധിക്കുന്നതിനു" ശക്തമല്ലു" എന്നു ള്ള നിശ്ചയം സിദ്ധിച്ചവൻ സർവവാസനകഠംക്കും അതീ തനും ബോധമാത്രസാത്രപനും ആകുന്നു. ഉള്ളവൻ എന്നു പോലും പറയുവാൻ വയ്യാത്തവിധം ഉണ്ട മാത്രമായ ആ മഹാത്രമാവു" ശാന്തിസാത്രപനുമായി സ്ഥിതിചെയ്യുന്നു.

ഏകഏവ ഭവാം ഭോധാവാസീ ഭസ്തി ഭവിഷ്യതി ന തേ ബന്ധോƒസ്തി മോക്ഷേവോകൃതകൃതൃം സഖംചര

ഈ സംസാരസമ്യത്തിൽ നീ ഒരുവൻ മാത്രമേ വാ സ്തവത്തിൽ മുമ്പ് ഉണ്ടായിരുന്നുള്ള. ഇപ്പോടാ ഉള്ള ന നീ ഒരുവൻ മാത്രമാണ്. ഭാവിയിൽ ഉണ്ടായിരിക്കുന്നതും നീ ഒരുവൻ മാത്രമാണ്. നിനക്ക് ബന്ധം ഉണ്ടായിട്ടേ ഇല്ല. അതിനാൽ നിത്യമക്തനായ നിനക്ക് വീണും മക്തി യുണ്ടാകേണ്ടതുമില്ല. സർവഥാ കൃതാർത്ഥനായ നീ സുഖ മായി ജീവിതം നയിച്ചാലം.

മാ സങ്കല്പവികല്പാഭ്യാം ചിത്തം ക്ഷോഭയ ചിന്നയ ഉപശാമ്യ സുഖം തിഷ് സ്വാത്മന്യാനനുവിഗ്രഹേ 19

അല്ലയോ ചിന്മയനായ ജനക! നീ സങ്കല്പികല്പങ്ങളെക്കൊണ്ട് മനസിനെ ചലിപ്പിക്കാതെ ആനന്ദരൂപമായ ആത്മാവിൽ സുഖമായി വിശ്രാന്തിയെ പ്രാപിച്ചാലും. തുജെബ ദ്ധ്യാനം സർവത്ര മാ കിഞ്ചദ്ധൃദിധാരയ ആത്മാ ത്വം മക്തഏവാഹ്സി കിം വിമൃശ്യ കരിഷ്യസി? സർവവിധമായ ധ്യാനത്തെയും നീ നിശേഷം ത്യജിച്ചാലും ഉള്ളിൽ യാതൊന്നും സംഗ്രഹിക്കണ്ട. താൻ നിത്യമുക്തനാണെന്നുള്ള കാര്യം പോലും മനസിൽ ചിന്തിക്കേണ്ടതില്ലം അങ്ങിനെ സൂരിക്കേണ്ട ആവശ്യമില്ലാത്ത വിധത്തിൽ ഉറപ്പുള്ള മക്തിയോടുകൂടിയ ആത്രമാവാണു നീ. അങ്ങിനെയുള്ള നിനക്കു് ആലോചിച്ചു് ചെയ്യേണ്ടതായിട്ട് എന്താണുള്ളതു്?

\*--\*

# അഭ്ധ്യായം 16

അഷ്ടാവക്ര ഉവാച\_\_

ആചക്ഷാ ശൃണു വാ! താത! നാനാശാസ്ത്രാണ്യനേകശഃ തഥാപി ന തവ സാസ്ഥ്യം സർവവിസൂരണാദ്ദതേ ി

.അഷ്യാവക്രൻ പറഞ്ഞു\_കഞ്ഞേ! ജനക! നീ സർവ ശാസ്ത്രങ്ങളേയും പഠിച്ചുകൊള്ളക; വ്യാഖ്യാനിക്കുകയും ചെയ്യുക. പക്ഷേ അതുകൊണ്ടൊന്നും ആവശ്യമായ ശാന്തി സുഖം നിനക്ക് കിട്ടുകയില്ല. അതിന് പഠിച്ചതെല്ലാം മറക്കുകതന്നെവേണം.

ഭോഗം കർമ്മ സമാധിം വാ കുറ്റു വിജ്ഞ തഥാ ന്പി തേ ചിത്തം നിരസ്ത സർവാശമത്യത്ഥം രോചയിഷ്യതി 2

അല്ലയോ ബുദ്ധിമാനായ ജനകാ! അങ്ങു് വിഷയസു ഖത്തെ അനുഭവിക്കുകയോ അതിനുവേണ്ടിയുള്ള വ്യാപാര ഞ്ങഠം ചെയ്യുകയോ സമാധിയിൽ സ്ഥിതിചെയ്യുകയോ എന്തുവേണമെങ്കിലും ചെയ്യുകൊള്ളുക. എന്നാൽ അതുകൊ ണ്ടൊന്നും ലക്ഷ്യത്തിൽ എത്തിച്ചേരുകയില്ല. എല്ലാ ആശ കഠംക്കും അതീതമായ ഒരു സ്ഥിതിയാണ് ഏററവുമധികം കാമ്യമായിട്ടുള്ളയ്. ആയാസാൻ സകലോ ദുഃഖി നൈനം ജാനാതി കശ്ചന അനേനൈവേ•പദേശേന ധന്യഃ പ്രാപ്നോതിനിർവ്വതിം

സഫലമായാലും വിഫലമായാലും കർമ്മം ആർക്കും ഭുഖകരമാകന്നു, ഒരു കർമ്മത്തിന് ഇഷ്ടംപോലെ സി ലിക്കുമ്പോയെ ആ ഫലം കൂടുതൽ ആശയെ ജനിപ്പിച്ചു വീണ്ടം കർമ്മത്തിൽ പ്രേരിപ്പിക്കുന്നും ഇങ്ങനെ അവസാ നമില്ലാതെ കർമ്മപവേരയിൽ കുടങ്ങിക്കിടക്കേണ്ടതായി വന്നുകൂടുന്നു. കർമ്മം വിഫലമാകുന്നിടത്തു" ഭുഃഖം നിശ്ചി തവുമാണു". എന്നാൽ ആരുംതന്നെ ഈ പരമാർത്ഥം മന സ്രീലാക്കുന്നില്ല. ഈ തത്തചത്തിൻൊ ഉപദേശം ഒന്നുകൊണ്ടുമാത്രം അനുഗൃഹീതനായ മനുഷ്യൻ മുഃഖത്തിൻെറ കല പ്രില്ലാത്ത നിതൃസുഖത്തെ പ്രാപിക്കുന്നു.

വ്യാപാരേ ഖിഭൃതേ യസ്ത നിമിഷോനേഷയോരപി തസ്യാ*ff*ലനുധ്ര**ീണസ്**യ സഖം;നാ*f*നുസ്യ കസ്യചിത്

സവ്വകമ്മങ്ങാംകം അതീതമായ സ്വസ്വരുപത്തിൽ പ്രതിഷയെ പ്രാപിച്ചിരിക്കുന്ന ആത്മജ്ഞാനി കണ്ണടയ്ക്കുക യം തുറക്കുകയംചെയ്യുന്ന വ്യാപാരത്തിൽപ്പോലും അലസൻ ആകന്നു. ആലസ്യത്തിൻെറ പരമകാഷയിൽ സ്ഥിതിചെ യ്യുന്ന ആ മഹാത്മാവിനുള്ള സുഖം മററാക്കും ലഭ്യമല്ല.

ഇദം കൃത മിദം **നേതി<sup>ം</sup> ദ്വന്ദെർമ്മുക്തം** യഭാ മനഃ ധമ്മാർത്ഥക**ാമമോക്ഷേഷു നിരപേക്ഷം** തദാ ഭവേത° 5

കർമ്മത്തിൻെറ ഭാവാഭാവങ്ങാം രണ്ടിനും അതീതമാ കുന്ന അവസരത്തിൽ ധർമ്മാർത്ഥകൊമമോക്ഷങ്ങാം ഉരം പ്രെടെ സർവത്തിലും യാതൊരപേക്ഷയുമില്ലാതെ മനസ്സ് ഉദാസീനമായിത്തീരുന്നു.

വിരക്തോ വി<mark>ഷയദേഷ്യാ രാഗീ വിഷയ</mark>ലോലുപഃ ഗ്രഹമോക്ഷവിഹീനസ്സ ന വിരക്തോ ന രാഗവാൻ 6 വിരക്തൻ വിഷയങ്ങള വെറുക്കുന്നു. രാഗി വിഷയങ്ങളിൽ ആസക്തനമാണം'. വിഷയങ്ങളെ തള്ളികളെ യുകയോ കൈകൊള്ള കയോ കണ്ടം ചെയ്യാത്ത ആതമജ്ഞാ നിയാകട്ടെ വിരക്തനമല്ല, രാഗിയുമല്ല.

ഹേദയാപദേയതാ താവൽ സംസമരവിടചാങ്കരഃ സ്പൃഹാ ജീവതി യാവടൈ! നിർവിചാരദശാസ്പദം .... 7

ശരിയായ രീതിയിൽ തത്താവിചാരം ചെയ്യാത്തതി നെറ ഫലമായി സജീവമായിരിക്കുന്ന വിഷയാഭിലാഷം ഉള്ളടത്തോളംകാലം സംസാരവൃക്ഷത്തിൻെറ അങ്കരമായ ത്യാജ്യബുയിയം ഗ്രാഹ്യബുയിയം നിലനില്ലുന്നു.

പ്രവൃത്തെ ജായതേ രാഗൊനിവൃത്തെ ദേഷഏവഹി നിർദ്ദംദൊ ബാലവദ്ധീമാനേവമേവ വ്യവസ്ഥിതം 8

വിഷയംങരം തനിക്ക് അനുകൂലമായി പ്രവർത്തിക്കു മ്പോരം അവയിൽ രാഗവം തന്നിൽനിന്നും അകന്നുപോക മ്പോരം അവയിൽ ദേഷവും ഉണ്ടാകുന്നും അതുകൊണ്ടും ബുധിമാനായ മനുഷ്യൻ ബാലനെപ്പോലെ രാഗദേഷ ങ്ങരം രണ്ടിനും അതീതമായ സഹജസ്ഥിതിയിൽത്തന്നെ സ്ഥിതിചെയ്യുന്നും.

ഹാത മിച്ഛതി സംസാരം രാഗീ ദുഖജിഹാസയാ വീതരാഭഗാ ഹി നിർദ്ദേഖസ്സ്തിനേവാവതിഷതി 9

രാഗിയായുള്ളവൻ **ദേഖം പരിഹരിക്കു**ന്നതിന<sup>െ</sup> സം സാരത്തെ തൃജിക്കുവാൻ ആഗ്രഹിക്കുന്നു. രാഗത്തിനും, ദേഖത്തിനും അതീതനായ ആത്മജ്ഞാനി സംസാരം തുടരു ന്നതിനും ക്ലേശിക്കുന്നില്ല.

യസ്യാ*f* ിമാനോ മോക്ഷ*f*പി മേഹേ *f* പി മമതാ തഥാ ന ച ജ്ഞാനീ നവാ യോഗീ കേവലം ഭേഖഭാഗസൌ 10 ടേഹത്തിൽ മമതയുണ്ടായിരിക്കെ താൻ മുക്തനാണെ ന്നം" അഭിമാനിക്കുന്നവൻ ജ്ഞാനിയോ; യോഗിയോ ഒന്നു മല്ല. അവൻ കേവചം ദുഖമാജനമായ ഒരു ലൌകികൻ മാത്രമാകുന്നു.

ഹരോ യഭുപദേഷം തേ ഹരിഃ കമലജോƒപിവാ തഥാൃപി ന തവ സ്ഥാസ്ഥ്യം സർവവിസ്മരണാളതേ 11

പരമേശ്വരനോ, മഹാവിഷ്ണവോ, ബ്രഹ്മാവോ ആ തെങ്കിലും നിനക്ക് ഉപദേശിക്കവോനായി വരട്ടെ എന്നാ ലും സർവവും മറക്കാതെ നിനക്ക് ലക്ഷ്യവ്രാപ്പി ഉണ്ടാവു കയില്ല.

#### \* --- \*

# അഭ്ധ്യായം 17

അംഷ്ട**ാവക്ര**ഉവാച\_\_

തേന ജ്ഞാനഫലം പ്രാപ്പം യോഗാഭ്യാസഫലം തഥാ തൃപ്പം സ്ഥച്ഛേന്ദ്രിയോ നിത്യമേകാകീ രമതേ തു യം

അഷ്ടാവക്രൻ പറഞ്ഞു\_സംതൃപ്പനും, ഇന്ദ്രിയങ്ങരം ക്ക് ശുദ്ധിയുള്ളവനും, വിഷയസഹായംകൂടാതെ സമാ ഏ കാകിയായിരുന്നാലും ആനന്ദത്തിനു് കുറവില്ലാത്തവനും ആയിരിക്കുന്നതാരോ ആ മഹാത്മാവു് മാത്രമാണു് ജ്ഞാ നത്തിനെർയെം യോഗാഭ്യാസത്തിന്റെയും ഫലം ഗ്രിദ്ധി ച്ചവൻ.

ന<sup>്</sup>കദാചിൽ ജഗ്ത്യസ്മിംസ്മത്വജ്ഞോ ഹാന്ത ഖിഭ്യതേ യത ഏകേന തേനേദം പൂർണ്ണം ബ്ലഹ്മാണ്ഡമണ്ഡലം 2

ദുംഖമയമായ ഈ ലോകത്തിൽ ആത്മജ്ഞാനി ഒരി ക്കലും ദുംഖിക്കുന്നില്ല. എന്തെന്നാൽ ഈ ബ്രഹ്മാണ്ഡം മുഴവൻ തിറഞ്ഞിരിക്കുന്ന ഒരേഒരു വസ്തവാണും ആത്മജ്ഞാനി. രണ്ടാമതു് ഒരു വസ്തു ഇല്ലാത്ത ജ്ഞാനിയെ സംബന്ധിച്ച്? ടത്തോളം ടുഖം ഭയം മുതലായ വികാരങ്ങരംക്ക് എന്ത് സ്ഥാനമാണുള്ളതു?

ന ജാതു വിഷയാഃ കേചിൽ സ്വാരാമം ഹർഷയന്ത്യമീ സല്ലകീപല്ലവല്ലീത മിവേഭം നിംബപല്ലവാഃ 3

ചൂണ്ടപ്പനയുടെ ഇളന്തളിൽ തിന്നു് തൃപ്പനായ ഗജ ത്തെ ആകർഷിക്കവാൻ വേപ്പിലയ്ക്ക് സാധിക്കാത്തതുപോ ലെ സഭാ തന്നിൽത്തന്നെ രമിച്ചംകൊണ്ടിരിക്കുന്ന ആത്മ ജ്ഞാനിക്ക് ഒരു വിഷയത്തിലും രതിയുണ്ടാകുന്നില്ല. യാ തൈരു വിഷയവും അദ്ദേഹത്തെ ആകർഷിക്കുവാൻ ശക്ത മല്ലം.

യസ്ത ഭോഗേഷു ഭുക'തേഷു ന ഭവത്യധിവാസിതഃ അഭുക'തേഷു നീരാകാംക്ഷീ താദൃശോ ഭവ ട്രീല്ലഭഃ 4

വിഷയസുഖങ്ങാം അനുഭവിച്ചാലും അവയിലേക്കു ആകർഷിക്കുന്ന ബിഷയവാസന ഇല്ലാതെയും, വിഷയസു ഖംകിട്ടാത്തപ്പോഴം അതിനുവേണ്ടിയുള്ള ആശ ഇല്ലാതെയും ഇരിക്കുന്ന ആത്മജ്ഞാനി ലോകത്തിൽ വിരളമാകുന്നു.

ബുളക്ഷൂരിവ സംസാരേ മുമുക്ഷുരപി ദൃശ്യതേ ഭോഗമേക്ഷനിരാകാംക്ഷീ വിരലോഹി മഹാശയം 5

ഈ ലേക്കത്തിൽ വിഷയസുഖത്തിൽ ആശയുള്ളവരെ യം മോക്ഷത്തിൽ ആശയുള്ളവരെയും ധാരാളം കാണുവാൻ കഴിയും. എന്നാൽ ഭോഗമോക്ഷങ്ങഠം രണ്ടിലും ആശയില്ലാ ത്ത മഹാപുരുഷൻ വിരളമാണും. ബന്ധം വാനുവത്തിൽ ഉണ്ടായിട്ടില്ല. മോക്ഷം സ്വതസ്സിദ്ധമാകുന്നു. ഈ പരമാ തഥമറിയുന്നതുവരെമാത്രമേ മോക്ഷേച്ഛയ്ക്കും സ്ഥാനമുള്ളം ഇതുറിയവുന്ന മുക്തന്മാക്കും ഭോഗത്തിലെന്നപോലെ മോക്ഷത്തീലും ആശയുണ്ടാവുകയില്ല. ധർമ്മാർത്ഥകമേമോക്ഷേഷ്യ ജീവിതേ മരണേ*ട്ട*പിവാ കസ്യാ*ട്രപു*മാര ചി<mark>ത്തസ്യ</mark> ഹേയേരപദേയതാ നഹി 6

ധമ്മം, അർത്ഥം, കാമം, മോക്ഷം ഈ പുരുഷായ്മങ ളിലാകട്ടെ, ജീവിതത്തിലാകട്ടെ, മരണത്തിലാകട്ടെ മഹാ ത്രാവായ ആത്മജ്ഞാനിക്ക് ഗ്രാഹ്യബുദ്ധിയോ ത്യാ ജ്യബുലിയോ ഉണ്ടാവുകയില്ല.

വാഞ്ഞര ന വിശചവിലയേ ന ഭേദഷന്തുസൃച സ്ഥിതൌ യഥാജീവികയാ തനുഴൽധന്യതുസൗതെ ജഥാസുഖം 7

സംസാരത്തിന്റെ നശേത്തിൽ ആശയോ, അതു് തുട ന്ന് നിലനിൽക്കുന്നതിൽ ദേവഷമോ ജ്ഞാനിക്കു ഉണ്ടാ വുന്നില്ല. സർവഥാ കൃതാത്ഥനായ ആ മഹാത്രമാവു് അ തീതസുരണമോ ഭാവിസങ്കല്പമോ ഇല്ലാത്തതായ ഒരു ജീവി തമാണു നയിക്കുന്നതും ഇതാണും ശരിയായ സുഖജീവിതം.

കൃതരേത്ഥാ f നേന ജ്ഞാനേനേത്യേവം ഗളിതധിം കൃതി പശ്യൻ ശുണ്വൻ സ്റ്റൃശൻ ജില്പ്രൻധന്യത്തുന്നെ യഥാനുഖം തൻറെ സ്വര്യപജ്ഞാനം ഒന്നുകൊണ്ടുമാത്രം കൃതാത്രനാ യിരിക്കുന്ന ആത്മജ്ഞാനി കർത്തൃത്വാഭിമാനം കൃടാതെ മററുള്ളവരെപ്പോലെതന്നെ കാണുകയും, കേരംക്ഷകയും, സ്റ്റ ശിക്കുകയും, മണക്കുകയുമൊക്കെ ചെയ്തുകൊണ്ടു് സുഖമായി ജീവിക്കുന്നും.

ശൂന്യാദൃഷ്ടി <mark>ർവ്വഥാ ചേഷ്ടാ വികലാനീന്ദ്രിയാണി ച</mark> ന സ്പൃഹാ <mark>ന വിരക്തിർവ്വാ ക്ഷീ</mark>ണസംസാരസാഗരേ 9

ആത്മജ്ഞാനിയെ സംബന്ധിച്ചിടത്തോളം സംസാര സമുദ്രം വററിപ്പോയിരിക്കുന്നു. അദ്ദേഹത്തിന് ഒന്നിലും ആശയില്ല ഒന്നിലും വിരക്തിയമില്ല. അദ്ദേഹത്തിന്റെ ദൃഷ്ടി ശൂന്യമാണ്. ചേഷുകരംക്ക് ഒരുദ്ദേശവുമില്ല ഇന്ദ്രി യങ്ങരം വിഷയഗ്രഹണത്തിൽ ഉദാസീനങ്ങളാണ്ം.

11

ന ജാഗർത്തി ന നിദ്രാതി നോന്മിലതി ന മിലതി അഹോ! പരഭശാ കാ fപി വർത്തതേ മക്തചേതസ: 10

ജീവനുക്തനായ മഹാച്യതവണ്ടെ സ്ഥിതി ഒന്നും വേദരതന്നെയാണും. അതു ആശ്ചാപ്രകരമാകുന്നു. അതുവേദം ഉണർന്നിരിക്കുനില്ല. എന്നാൽ രേട്യയ്ക്കുന്നുമില്ല. വേർവ്വത്ര വിമലാശയ:

മുക്തനായ ആത്മജ്ഞാനി സകല വാസനകളിൽ നിന്നും മുക്തനാകുന്നു. അദ്ദേഹം എപ്പോഴം സംസാര്രപ ത്തിൽത്തനെ സമിതിചെയ്യുന്നു. സകല വ്യാപാരങ്ങളി ലും അദ്ദേഹത്തിൻറെ മനസ്സ് രാഗദേഷ മലം ഇല്ലാതെ പരിശ്രായത്തിക്കുന്നു.

സമസ്സുവാസനാമക'നോ മക'തഃ സർവ്വത്ര രാജതേ

പശ്യൻ ശൃണ്ടൻ സ്വൃ**ശൻ ജി**ഘ്രസ**ം"നൻ** ഗഹ്**ണൻ വടൻ** വ്യജൻ

ഈഹിതാനിവിരെതർമുക്തോ മക്തഏവ മഹാശയ: 12

കാണുകയും, കോഷകയും, സ്റ്റ്വിക്കയും; മണക്കുക യും, ക്ഷേിക്കുകയും, എട്ടക്കുയും, പറയുകയും, നടക്കുകയും കേരു ചെയ്യുമ്പോഠം കർത്ത്യത്വാമിമാനവും അകർത്ത്യത്വാമി മാന്നത്തിന്റെയും ഓവവും അമാവവും മാത്രമാണു് ബല്യനും കുന്നും അമിമാനിക്കുന്നും അമാവവും മാത്രമാണു് ബല്യനും എന്നു് അമിമാനിക്കുന്നുള്ള വൃത്യാസം. താൻ കർത്താവാകന്നു എന്നു് അമിമാനിക്കുന്നുള്ളപോലെ അകർത്താവാണെന്നുള്ള അമിമാനവും ബന്ധവേത്രന്നെയുകന്നും. ഈ രണ്ടുതുംം അമിമാനവും ഇല്ലാത്തവനുണ്ടു് മക്കൻ.

ന നിന്ദതി നച സ്കൂഴതി ന എഷ്യതി ന കപ്യതി ന ദജ്ഞി ന ഗൃഹ്ണാതി മക്ത: സർവത്ര നീസേ: 13 മക്തനായ മഹാൻ സകലവിഷയങ്ങളിലും നിസ്സംഗൻ ആകുന്നു. അദ്ദേഹം ഒന്നിനെയും നിന്ദിക്കുന്നില്ല; സൂതിക്കു ന്നമില്ല. അതുപോലെ സബിക്കുന്നമില്ല; കോപിക്കുന്നമി ല്ല. അദ്ദേഹം ഒന്നും കൊടുക്കുന്നില്ല; ഒന്നും മേടിക്കുന്നമില്ല. സാനുരാഗാം സ്ത്രീയം ദൃഷ്യാ ഉത്യം വാ സമപസ്ഥിതം അവിഹാലമനാഃ സാസ്ഥോ മക്ത ഏവ മഹാശയഃ 14

അനുരക്തയായ ഒരു സ്ത്രീയെ ഭർശിക്കുമ്പോഴം മര ണം സമീപിക്കുമ്പോഴം യാതൊരു ക്ഷോഭവുമില്ലാതെ സ്വ സ്വരൂപത്തിൽത്തന്നെ സ്ഥിതിചെയ്യുന്നവൻ മുക്ത നായ മഹാശയൻതന്നെയാകുന്നു.

സുഖേ ദുഖേ നരേ നാര്യാം സമ്പത്സു ച വിപത്സു ച വിശേഷോ നൈവ ധീരസ്യ സർവത്ര സമദർശനഃ 15

എപ്പോഴം എന്തിലം സമദർശിയായ ആത്മജ്ഞാനി ക്ക് സുഖത്തിലം ദുഖത്തിലം ഒരേ ദൃഷ്ടിയാണം'. പുരുഷ നിലാകട്ടെ, സ്ത്രീയിലാകട്ടെ, സമ്പത്തിലാകട്ടെ, ആപ ത്തിലാകട്ടെ അദ്ദേഹത്തിൻെ ദൃഷ്ടിക്ക് യാതൊരു വ്യത്യാ സവുമില്ല.

ന ഹിംസമ നൈവ കാരുണ്യം നെചയത്യം നച ദീനത നാ*ff*ശ്ചര്യം നൈവ ച ക്ഷോമം ക്ഷീണസംസാരണേനരേ

സംസാരജീവിതം നശിച്ചിരിക്കുന്നു. ആത്മജ്ഞാനി ഒന്നിനേയും ഹിംസിക്കുന്നില്ല. അദ്ദേഹത്തിന<sup>ം</sup> കാരുണ്യം, ഗവ്വം,ദൈന്യം,ആശ്ചര്യം,ക്ഷോം ഇതൊന്നമുണ്ടാകുന്നില്ല.

ന മുക°തോ വിഷയദേചഷ്യാ നവാ വിഷയലോലുപഃ അസംസക°തമനാ നിത്യം പ്രാപ്നം പ്രാപ്ന മുപാശ\*നതേ 17

മുക്തനായ മഹാത്മാവ് വിഷയങ്ങളെ വെറുക്കുന്നി ല്ല: എന്നാൽ അവയെ ആശിക്കുന്നുമില്ല. അസംഗനായ അദ്ദേഹം വിഷയങ്ങ⇔ ലബ"ധമാകുമ്പോഴം അല്ലാത്തപ്പോ ഴം ഹർഷമോ വിഷാദമോ കൂടാതെ തുലൃനിലയിൽ അവം യെ കണക്കാക്കി ജീവികുന്നു.

സമാധാനാസമാധാനാഹിതാഹിതവികല്പനാഃ ശൂന്യചിത്തോ ന ജാനാതി കൈവല്യമിവ സംസ്ഥിതഃ

തനിക്ക് അന്യമായി മറെറാന്ത് ഇല്ലാത്ത പരമാത്ഥാ വസ്ഥയിൽ സ്ഥിതിചെയ്യുന്ന ആതമജ്ഞാനിക്ക് ഒന്നി നെപ്പററിയം ഒരു ചിന്തയുമില്ല. ഏകാഗ്രത വിക്ഷേപം നല്ലതു് ചീത്ത ഈ ജാതിഭേദങ്ങളെ അദ്ദേഹം അറിയു ന്നില്ലം

നിർമ്മമോ നിരഹങ്കാരോ ന കിഞ്ചിദിവ നിശ്ചിതഃ അന്തർഗളിതസർവ്വാശഃ കർവന്നപി കരോതി ന 19

ഭേഹാഭിവിഷയങ്ങളിൽ മമതാവം അഹന്തയും ഇല്ലാത്തവനും വിഷയപ്രപഞ്ചം അസത്യമാണെന്ന് നിശ്ചയം സിദ്ധിച്ചവനും, ഉള്ളിൽ യാതൊരു ആശയും ശേഷിക്കാത്തവനും ആയ ജ്ഞാനി വ്യാപാരം ചെയ്യുമ്പോഴം വാന്യു വത്തിൽ വ്യാപരിക്കുന്നില്ല.

മനഃപ്രകാശസമ്മോഹസചപ്പജാഡ്യവിവർജ്ജിതഃ ദശാം കാമപി സമ്പ്രാപ്ലോ ഭവേൽ ഗളിതമാനസഃ 20

മനസ്സിൻെറ ഉന്മേഷര്രപമായ ജാഗ്രഭവസ്ഥ മൂർച്ഛ സാപ്പം നിദ്ര ഇപേയിൽനിനെല്ലാം അന്യവും, ഇവടെ ലാം അതീതവുമായ ഒവേസ്ഥയിലാണു് മനസ്സുമായി യാ തൊരു ബന്ധവുമില്ലാത്ത ജ്ഞാനി സ്ഥിതിചെയ്യുന്നതു്.



#### അനൈദ്ധവായം 18

അഷ്മാവ കളവാച\_

യസ്യ ബോധോദയേ താവൽ സാപ്പവൽ ഭവതി ഭ്രമഃ തസ്ലൈ സംഖൈകരൂപായ നമഃ ശാന്തായ തേജസേ 1

അഷ്യവക്രൻ പറഞ്ഞു-യാതൊന്നിനെപ്പാറിയുള്ള അ റിവും ഉണ്ടാകുമ്പോരം ഈ വിഷയപ്രപഞ്ചം മുഴവനും സാ പുംപോലെ ഒരു ഭ്രമം മാത്രമായിത്തീരുന്നുവോ സുഖസാത്ര പവം ശാന്തിസാത്രപറും ആയിരിക്കുന്ന ആ പ്രജ്ഞാനതേ ജസിനും നമസ്സാരം.

അർജയിതവാൃഖിലാനത്ഥാൻഭോഗാനാപ്പോതി പുഷ്ലലാൻ നഹി സർവ്വപരിത്യനഗമന്തരേണ സുഖീ ഭവേത് 2

തനിക്ക് ഇപ്പുള്ള വിഷയങ്ങളെല്ലാം സമ്പാദിക്ക വാനം അതൊക്കെ അതുപിക്കാനം ഒരുവന്ന് സാധിപ്പ എന്ന് വരാം. എന്നാൽ ആതുക്കാണൊന്നും ആക്രം വുയിം ലഭിക്കുനില്ല. അതിന് സർവവിഷയങ്ങളെയും തൃഴിക്ക കതന്നെവേണം.

കർത്തവൃദ്ദാഖമാർത്താണ്ഡ വാലാ ഒന്ന് ഗോന്ദരാത്മനാ കുത: പ്രശാപീയുഷധാരാസൗത്വത്ത സുഖം?

ഇഷ്ടസമ്പാനേറും അനിച്ച പ്രവാരവും സകല ക്കും ഒഴിച്ചവെക്കവാൻ പാടില്ലാത്ത കർത്തവുമായിരിക്കു നും, ഈ കത്തവുചിന്ത നിമിത്തം ഉണ്ടാമന്ന ജ്ലത്തിൽ സൂരുജ്ചാലയിൽ എന്നപോലെ മനസ്സ് സദര തപിച്ചും കൊണ്ടിരിക്കുന്നവര് എങ്ങിനെയാണ് സുഖംകിടുന്നതു്? സുഖം വേണമെങ്കിൽ കത്തവുചിന്തയിൽനിന്നും നിശേ ഷം നിവൃത്തനാകണം. കർത്തവുചിന്തയിൽനിന്നുള്ള നിവൃത്തി അമൃതവർഷംപോലെ മനസ്സാപയെത്ത ശമിപ്പി ക്ഷന്നതാണം".

ഭ ഃവായം ഭാവനാമാത്രോ ന കിഞ്ചിൽ പരമാർത്ഥതഃ നാസ്കൂഭരവഃ സ്വഭാവാനമം ഭാവാഭാവവിഭരവിനാം 4

ഈ പ്രപഞ്ചം വെറും സങ്കല്പംമായമാകുന്നു. പരമാത്ഥ ത്തിൽ ഇതു് ഇല്ലതന്നെ, വിഷയങ്ങളുടെ ഉള്ളത്തിയേയും വിനാശത്തെയും അറിഞ്ഞുകൊണ്ടിരിക്കുന്ന ജീവാത്മോ ക്കാകളെ ഒരിക്കലും നാശമില്ല.

ന ദൂരം നച സങ്കോചാൽ ലബ"ധമേവ*ുff* അനോ പദം നി<u>വ്</u>ചികല്ലം നിര∙യാസം നിർവികാരം നിരഞ്ജനം 5

സജാതീയവും വിജാതീയയും സ്വഗതവുമായ ഭേദങ്ങളില്ലാത്തതും, ലഭിക്കുവാൻ പ്രയത്നത്തിന്റെ ആവശ്യമി പ്രാത്തതും, വൂജി, ക്ഷയം മതലായ വികാരങ്ങഠം ഇല്ലാത്ത തും, ഒന്നുകൊണ്ടും കളങ്കപ്പെടാത്തതുമായ ആത്മവസ്ത സ്ഥി തിചെയ്യുന്നതും ഭൂരെയുമല്ല; അദ്ദേശമല്ല.

വ്യാമോഹമാത്രവിരതൌ സ്വപോ*f f*മാനമാത്ര**തഃ** വീതശോകാ വിരാജനേ **നിരാവരണ**ട്ടപ്പയും 6

ഭേഹാദിവിഷയങ്ങളും സത്യമാണെന്നും അതു് തനോ ണെന്നും തൻേറതാണെന്നും മററുമുള്ള ഭ്രമം നശിച്ച് ആത്മ സാത്രപത്തിൽ പ്രതിഷയെ പ്രാപിക്കുന്നുമകാണ്ടുമാത്രം സർവത്തേയും ശരിയായനിലയിൽ വീക്ഷിക്കുവാൻ സാധിക്കും. അഞ്ജിനെയുള്ളവർ ടുംഖാദിവികാരങ്ങളുടെ അതിതവും അലൌകികവുമായ അവസ്ഥയിൽ സഭം വിള

"സമസ്തം കല്പനാമാത്ര മാത്മാ മുക്തഃ സനാതനഃ'' ഇതി വിജ്ഞായ ധീരോഹി കിമഭൃസൃതി ബലേവത്°?7

താനൊഴിച്ചുള്ളതെ**ലാം സങ്കല്പമാത്രമാണെന്നും,** താൻ ബന്ധം ഒരിക്കലും ഉണ്ടായിട്ടില്ലാത്തതും ശാശവതവൃമായ വസ്തവാണെന്നും പ്രത്യക്ഷമായി അറിഞ്ഞാൽപിന്നെ ആ മഹാത്മാവിന<sup>ം</sup> കുട്ടികളെപ്പോലെ പഠിക്കുവാനം മനസി ലാക്കുവാനമായി ഈ ലോകത്തിൽ യാതൊന്നുംതന്നെ യില്ല.

ആത്മാ ബ്രഹ്മേ**കി നിശ്ചത്യ ഭാവാഭാപൌ ച കല്പിതൌ** നിഷ്പാമഃകിം വി**ജാനാതി**? കിംബ്രൂതേ ച കരോതി കിം?

താൻ അഭൈ തമായ ബ്രഹ്മമാണെന്നും, സർവപ്രപ ഞ്ചത്തിൻറയും ഭാവവും അഭാവവും കല്പനമാത്രമാണെന്നു മുള്ള നിശ്ചയം സിദ്ധിച്ച് സർവവിധമായ ആഗ്രഹങ്ങാം കും അതീതനായി സ്ഥിതിചെയ്യുന്ന ആത്മജ്ഞാനി ഒന്നും അറിയുന്നില്ല; ഒന്നും പറയുന്നില്ല; ഒന്നും ചെയ്യുന്നുമില്ല. "ന്തേയം സോഹൗ മയം നാഹൗമിതി ക്ഷീണാ വികല്പനാം; "സർവമാത്മോ"തി നിശ്ചിത്യ തുഷ്ണിം ക്രതസ്യ യോഗീനും 9

"സർവവുംതനേണെ"' എന്നുള്ള നിശ്ചയം സിദ്ധിച്ച തിനാൽ ശരീരവുപോരങ്ങഠംകും, ഇന്ദ്രിയവുപോരങ്ങ ഠംകും, മനോവ്യപോരങ്ങഠംകും അതീതനായി സ്ഥിതി ചെയ്യുന്ന ആത്മഴഞ്ഞനിക്കും താൻ ഏതെങ്കിലുമൊരു വ്യക്തിമാത്രമാണെന്നും മറൊന്നുമല്ല എന്നുമുള്ള വാസനക ളെല്ലാം സ്വയം നശിച്ചപോകുന്നു.

നു വിക്ഷേപോ ന ചൈകാഗ്ര്യം നൗതിബോധോ ന മൂഢത ന സുഖം നചവാ ദുഖപ്പേശാന്തസ്യ യോഗിനഃ 10

ശാന്തനം ജ്ഞാനയോഗസിദ്ധനുമായ മഹാത്മാവി സ് വിക്ഷേപമോ ഏകാഗ്രതയോ ഇല്ല; അദ്ദേഹത്തിന് പാണ്ഡിത്യമോ മൂഡതയോ ഇല്ല; അദ്ദേഹത്തിന് സുഖവു മില്ല, ഭാഖവുമില്ല.

സ്വരാജ്യേ ഭൈക്ഷവ്വത്തൌ ച ലാഭാലാഭേ ജനേ വനേ നിർവികല്പസ്വഭാവസ്യ ന വിശേഷോസ്സി യോഗിനഃ II എല്ലാ ഭേഭബുദ്ധിയം നശിച്ചിരിക്കുന്ന യോഗിക്കുന്നാർ പ്രത്യായ പ്രത്യ

കാധർമ്മും? കാചവാ കാമം;? കാചാത്ഥം? കാവിവേകിത? "ഇദം കൃത മിദം നേൗതി ഓമൈർമ്മുക്തസു യോഗിനു

് ഇത്ര് ചെയ്ത് ഇത്ര് ചെയ്യില്ല് എന്നും മററുമുള്ള ഭവദ്വ ങ്ങളാക്ക് അതീതനായിരിക്കുന്ന ആത്രമജ്ഞാനിക്ക് ധർമ്മം, അത്ഥം, കാമം ഇതെന്നെമില്ല. ലക്ഷ്യമായ മോ ക്ഷം സിദ്ധിച്ചുകഴിഞ്ഞിരിക്കുന്നതുകൊണ്ട് അതിന്റെ ഉപായമായ സത്യാസത്യവിവേകം തന്നെയും യോഗിക്ക് ഇല്ല.

കൃത്യം കിമപി നൈവാƒസ്തി ന കാƒപി എദി അജനാ യഥാജീവനമേവേഹ ജീവനുക്തസു യോഗിനഃ 13

ജീവനുക്തനായ യോഗിക്ക് കർത്ത്യമായി ഈ ലോ കത്തിൽ യാതൊന്നുമില്ല. മനസ്സിൽ വിഷയവാസനനുമി ല്ല. അതിനാൽ അതീതമായ വിഷയത്തിന്റെ സൂരണമൊ ഭാവിസകൽപമൊ ഇല്ലാത്ത ഒരു ജീവിയമാണ് യോഗി നയിക്കുന്നത്.

ക്യമോഹം? കചചവാ വിശചം? കചതദ്ധ്യാനം?കഥമുക്തതം? സർവസങ്കൽപസിമ**യോം വിശ്രാന്തസ്യ** മഹാത്മനഃ 14

സർവസങ്ങപങ്ങളുടെയും ഉദയത്തിനും സ്ഥിതിക്കും ലയത്തിനും അധിഷ്യാനമായ ആത്മസ്വത്രപത്തിൽ സഭാ വിശ്രമിക്കുന്ന മഹ്യാമാവിന്ന് അജ്ഞാനം ഏങ്ങനെ സം ഭവിക്കാനാണ്? അദ്ദേഹത്തിന് പ്രേപഞ്ചമൊ അതിരിറ ചിന്നയോ ഇല്ല. നിതൃമക്തനായ ജ്ഞാനിക്ക് ബന്ധം ഉണ്ടായിട്ടേയില്ല. അതിനാൽ മോക്ഷവുംഉണ്ടാകേണ്ടതില്ല. യേന വിശ്വമിദം ദൃഷ്യം സ നാസ്തിതി കോതു മൈ നിർവാസനം കിം കരുതേ? പശ്യനപി ന പര്യത്. 17

ഈ ലോകത്തെ ദർശിക്കുന്നവൻ അതിൻെറ സത്യം സ തൃതയെപ്പാറി ചിന്തിക്കുകയും വണ്ണോ ത്രിൽ ഇത്ര് ഇട്ടാ അതാണെന്ത് നിർണ്ണയിക്കുകയും മാറും വേണം ചെത്ര് ചെയ്തകൊള്ളട്ടെ. എന്നാൽ ഭർശിക്കുമ്പോഴം ദർശനകത്താ വാകാതെ ഒർശനത്തിന് സാഞ്ചിയായിമാത്രം സ്ഥിതി ചെയ്യുന്നവനും വിഷയവാസനയില്ലത്തവനുമായ ആത്മ ജ്ഞാനിക്ക് പ്രപഞ്ചത്തിൻറ അസത്യത്വം നിറ്ണുയി ക്കുന്നുക്കാര്യത്തിൽ യാതൊന്നും ചെയ്യുവാനില്ല.

യേന ദൃഷ്ടം പരംബ്രഹം 'സോഹം ബ്രഹ്മേ'തി ചിന്തയേൽ കിം ചിന്തയതി? നിശചിന്തൊ ദ്വിതീയം യോന പശൃതി

പരള്ള ചരത്ത രണിൽനിന്നു അന്യമായി കാണുന വൻ "ഞാർ ബ്രഹമാകണു എന്നു് ചിന്തിക്കോള്ള് അ വശ്യമാണു്. എന്നാൽ താൻ അല്ലാതെ രണ്ടാമതൊന്നിനെ കാണാതിരിക്കുന്നവനുമായ ആതമജ്ഞാനിക്ക് പാരം പാന്നം ചിന്തിക്കവാനില്ല.

ള<mark>ഷ്യോ യോ*ന് ff*ത്മവിക്ഷേപോ നിരോധം കണ്ടത്താന വന്ന ഉദാരസ്തു ന വിക്ഷിപ്പും സാധ്യാഭാവാൽ കണോലിക്കി. 17</mark>

ബുയിട്ട**് വിക്ഷേപമുണ്ടാര്** കാണം നവർ കരാട നെ നിരോധിക്കവാൻ ഏകാഗ്രമ പരിച്ച് അതി ആത്മജ്ഞാനിക്ക് യാതൊരു വിക്ഷേപവ്യവില്ല. അതി ധാൽ ഏകാഗ്രത സംവാദിയേക്ക് കില്ല. അവിവരി ദ് അദ്ദേഹത്തിനം' യാതെന്നെം ചെയ്യവാനില്ല.

ധീരോ ലോകവിപര്യസ്സെ വത്തമാനോ*f*പി ലോകവത<sup>ം</sup> ന സമാധി ന വിക്ഷേപം ന ലേപം സ്വസ്യ പശ്യതി 18

ലൌകികനെപ്പോലെ ലോകജീവിതം നയിക്കുന്നതാ യി ബാഹ്യദ്ദഷ്ടിയിൽ തോന്നിയാലും ആത്മജ്ഞാനി വാസ്സവത്തിൽ ലൌകികനല്ല; ലേകെത്തിന് അതീതൻത ന്നെയാകുന്നു. എന്തെന്നാൽ സമാധിയോ വിക്ഷേപമോ വിഷയവാസനയോ അദ്ദേഹത്തെ സ്വർശിക്കുനില്ല.

ഭാവാഭാവവിഹിനോയസ്തൃപ്പോ നിർവ്വസനോബുധഃ നൈവകിഞ്ചിൽ കൃതം തേന ലോകദ്ദ്വ് ദ്യാ വികർവിതാ

വിഷയങ്ങളുടെ ഭാവത്തിനും അഭാവത്തിനും അതുസം ബന്ധിച്ചുള്ള വാസനകഠംകും അതീതനും സ്വയം തൃപ്യന മായ ആത്രമജ്ഞാനി ലോകദ്ദ്വപ്ടിയിൽ ഒരു വ്യാപാരി യെപ്പോലെ ഇരുന്നാലും വാസ്തവത്തിൽ ഒന്നും ചെയ്യുന്നില്ല.

പ്രവൃത്തൌ വാ നിവൃത്തൌ വാ നൈവ ധീരസ്യ ഭർഗ്രഹഃ യദാ യൽ കർത്തുമായാതി തൽ കൃത്വ തിപ്പുതഃ സുഖം 20

എന്തെങ്കിലും ചെയ്യുന്നതിലോ ഒന്നും ചെയ്യാതിരിക്കു ന്നതിലോ ജ്ഞാനിക്ക് യാതെംത നിർബന്ധവുമില്ല. സ്വാഭാവികമായി എന്തെങ്കിലും ചെയ്യേണ്ടിവരുമ്പോരം അതു് ശരിക്ക് ചെയ്യുന്നു. പ്യാപരിക്കുമ്പോഴം അല്ലാത്ത പ്രോഴം ജ്ഞാനി സുഖസ്വരൂപനായിത്തന്നെ സ്ഥിതിചെ യ്യുന്നു.

നിർവ്വാസനോ നിരാലംബഃ സാച്ഛന്ദേ**ാ മുക്തബന്ധനഃ** ക്ഷിപ്പൂ: സംസ്താരവാതേന ചേഷ്ട**തേ** ശുഷ്<mark>ഷവർണ്ണവത്</mark>

ഭോഗവാസനകളെല്ലാം നശിച്ചവനും കുന്നിനെയും ആശ്രയിക്കാത്തവനും സ്വതന്ത്രനും സമസ്സബന്ധങ്ങളിൽ നിന്നും മോചനംലഭിച്ചവനമായ ജ്ഞാനി കാരറിൽ കരി

യമില അങ്ങിങ്ങം പറന്നനടക്കുന്നതുപോലെ പ്ര≇രബ്ധ അതിനെറ്റ് ശതിയനംസരിച്ച് ജീവിതം നയികുന്നു.

അസംസാഭസ്യ തു കചാൃചി ന ഹർഷോ ന വിഷാദിതാ സശീതളമനാ നിത്യം വിദേഹഇവ രാജതേ. 22

സംസാരബന്ധം ഇല്ലാത്ത ജ്ഞാനി ഒരു വിഷയ ത്തിലും സുഖീക്കുന്നില്ല. ഒന്നുകൊണ്ടും ഭാഖിക്കുന്നുമില്ല. അ ദ്ദേഹത്തിന്റെ മനസ്സ് സദാ ശീതളമായിരിക്കുന്നു. ഹേ ത്തിൽ അഹന്തയോ മെതയോ ഇല്ലാതെ അദ്ദേഹം ദേഹമി ല്ലത്തേ ഒരുവനെപ്പോലെ ശോമിക്കുന്നു.

ക യാƒപി ന ജിഹാസാƒസ്സി ജിഘൃക്ഷാƒപി ന കത്രപിത് ആത്മാരാമസ്യ ധീരസ്യ ശീതളാച്ഛതരാത്മനഃ 23

ജ്ഞാനിക്ക് എന്തെങ്കിലും പരിഹരിക്കണമെന്ന് ആശയില്ല. അതുപോലെ എന്തെങ്കിലും സമ്പാഭിക്കണമെ ന്നും ആശയില്ല. തന്നിൽത്തന്നെ രമിക്കുന്ന അദ്ദേഹത്തി നെറ മനസ്സ് സദാ ശാന്തവും പരിശുദ്ധവുമായിരിക്കുന്നു.

പ്രകൃത്യാ ശൂന്യചി**ഞ്ഞസ**്യ കർവ**തോ**ƒസ്യ യദൃശ്ചയം പ്രകൃതസ്യേവ ധീരസ്യ ന മാനോ നാƒവമാനിതാ 24

സ്വാഭാവികമായി വിഷയചിന്തയില്ലാത്തവനം യാ ദൃച്ഛ കമായി വന്നപേരുന്ന കാര്യങ്ങാം ഒരു അജ്ഞനെ പ്പോലെതന്നെ അനുഷ്ടിക്കുന്നവനമായ ആത്മജ്ഞാനി ക്ക് മാനാവമാനങ്ങളിൽ യാതൊരു ഗണനജേമില്ല.

**്കൃതം** ദേഹേന കർമ്മേദം ന മയാ ശുദ്**ധര്രപിണാ** ഇതി ചിന്താനുരോധിയഃ കർവന്നപി കരോതി ന 25

കായികമോ മാനസികമേ ആയി കർമ്മംചെയ്യ മ്പോഠം അതിൻെ കർത്താവ് ഭേഹമോ മനസ്സോ ആണം എന്നും ദേഹസംബന്ധമില്ലാത്ത ശുദ്ധമായ ബോധസ്വത്ര പനാണം' താനെന്നും ചിന്തിക്കകയും, ഉറപ്പണ്ടായിരിക്ക യുംചെയ്താൽ ഒരുവൻ വ്യാപരിച്ചാലും വാസൂവത്തിൽ ആ പ്യാപാരത്തിന് അവൻ സാക്ഷിമാത്രമാണ്; ഒരിക്കലും അവൻ കർത്താവായിത്തീരുന്നില്ല;

**അതഭാദീവ** കുതതേ ന ഭവേദപ്പി ബാലിശഃ ജീവനൂക്കും സൂഖി ശ്രീമാൻ സംസാരന്നപി ശോഭതേ 26

ജീവനുക്തനായ മഹാത്മാവ് ഒരു വ്യാപാരത്തി ഒൻറയും കർത്തൃത്വം തനിക്കാണെന്നു പറയുകയും ചിന്ത്രി ക്കകയും ചെയ്യുന്നില്ല, എന്നാൽ ക്രിയയുടെയും കർത്താ വിൻെറയും സ്വരൂപത്തേയും, അവയുടെ സംബന്ധത്തെയും പററി ഒന്നും അറിയുവാൻ പാടില്ലാത്ത ഒരു മൂഢനമല്ല അ ദ്രേഹം. ലോകജീവിതം നയിക്കുമ്പോഴും ജീവനുക്തൻ സദാ സുഖിയും ശ്രീമാനമായി ശോജിക്കുന്നു.

നാനാവിചാരസ്ശ്രാനോ ധീരോ വിശ്രാനിമാഗതഃ ന കല്പതേ ന ജാനാതി ന ശൃണോതി ന പശ്യതി. 27

പലതരത്തിൽ ആത്മവിചാരംചെയ്ത് ശ്രമപ്പെട്ടതി ഒൻറ ഫലമായി ആത്മസാര്രപത്തിൽ വിശ്രാന്തിയെ പ്രാപിച്ച മഹാത്മാവ് പിന്നീട് ഒണും സങ്കൽപിക്കുന്നിം ല്ല; ഒന്നും അറിയുന്നില്ല; ഒന്നും കോക്കുന്നില്ല; ഒന്നും കാ അന്നമില്ല.

അസമാധേരവിക്ഷേപമൽ ന മുമുക്ഷു ർന്ന ചേതരഃ നിശ്ചിതൃകല്ലിതം പശൃൻ ബ്രഹൈവാ*ff* നേൂ മഹാശയഃ

ജീവനുക്കനായ മഹാത്മാവ്യ സമാധിയിലൊ വി ഷയവ്യാപാരത്തിലൊ പ്രവേശിക്കുന്നില്ലം അദ്ദേഹത്തി സർവൃപ്രപഞ്ചവും ഭ്രമംമാത്രമാണെന്നും നിശ്ചയിച്ചുറച്ചിട്ട് സാക്ഷിയായി അതിനെ കണ്ടംകൊണ്ടിരിക്കുന്ന അദ്ദേഹം ബ്രഹമായിത്തന്നെ സമിതിചെയ്യുന്നു യസൃന്തഃ സ്യാഭഹംകാരോ ന കരോതി കരോതി സഃ നിരഹംകാരധീരേണ ന കിഞ്ചിഭകൃതം കൃതം. 29

ളള്ളിൽ അഹങ്കാരമുള്ളവൻ മാത്രമാണം' ചെയ്യാതിരി ക്കുകയും ചെയ്യുകയും ചെയ്യുന്നതും'. അഹങ്ക രം ഇല്ലാത്ത മുക്തപുരുഷനക്കേട്ടെ ഒന്നും ചെയ്യാതിരിക്കുന്നുമില്ല; ചെ യ്യുന്നുമില്ല.

നോദ്വീഗ്നം ന ച സന്തുഷ"ട മകർഞ്ഞൃസ്പന്ദവർജ്ജിതം നിരാശം ഗങ്ങസന്ദേഹം ചിത്തം മുക്തസ്യ രാജതേ. 30

ഭയം, സംഭ്രമം, ആഹ്ളാദം, കർത്തൃത്വാഭിമാന ചാ ഞ്ചല്യം, വിഷയാസക്തി ഇതൊന്നമില്ലാതെ മക്തഹത ഷൻെറ മനസ്സ് സർവസംശയങ്ങളുംതീർന്നു് സഭാ ഗോഭി ച്ചുംകൊണ്ടിരിക്കുന്നു.

നിർദ്ധ്യാതും ചേഷ്ടിതും വാ പി യച്ചിത്തം ന പ്രവത്തതെ നിർന്നിമിത്തമിദം കിന്തു നിർദ്ധ്യായതി വിചേഷ്ടതേ

ജ്ഞാനിയുടെ ചിത്തം ഒരു വിഷയത്തെ ഏകാഗ്രമാ യി ധ്യാനിക്കുകയോ മാറിമാറി അനേകവിഷയങ്ങളിൽ വ്യാപരിക്കുകയോ ചെയ്യുന്നില്ല. എന്നാൽ ചിലപ്പോറാ യാതൊരു ഉദ്ദേശവുംകൂടാതെ അതു് ധ്യാനിക്കുകയും ഭിന്നംഭി ന്നവിഷയങ്ങൽ മാറിമാറി വ്യാപരിക്കുകയുംചെയ്യുന്നു.

തത്വം യഥ∙ർത്ഥമാകർണ്യ മന്ദഃ പ്രാപ്നോതി മൂഡതാം അഥവാ യാതി സംകോചമമൂഢഃ കോപി മൂഢവത് 32

പരമാത്ഥമായ ആത്മതത്വത്തെ ശ്രവികമ്പേട്ടാ മന്ദ്നാരായിട്ടുള്ളവർ അസംഭാവനയും വിപരീതമാവനയും കൊണ്ട് ലക്ഷ്യത്തിൽ പിടികിട്ടാതെ ഒരു മൃഢാവസ്ഥ യിൽ ചെന്നുചേരുകയോ അന്തർമ്മഖചായി സമാധിയിൽ പ്രവേശിക്കുകയോചെയ്യന്തു. അപൂർവം ചിലർ തത്വശ്രവ ണംകൊണ്ട് സാരൂപപ്രതിഷ്കനെ പ്രാപിക്കുന്നു. അഞ്ജി നെയുള്ളവർ മൂഢന്മാരല്ലെങ്കിലും ബാഹ്യദ്ദൃഷ്ടിയിൽ മൂഢ ന്മാരെപ്പോലെ വ്യവഹരിക്കുന്നു.

ഏകാഗ്രതാ നിരോധോവാ മുഡെ രഭ്യസ്യതേ ദൃശം ധീരാഃ കൃത്യം ന പശ്യന്തി സപ്തവം ശരിക്ക് മനസ്സിലാക്കാ ആത്മതത്ത്വത്തിന്റെ സ്വരൂപം ശരിക്ക് മനസ്സിലാക്കാ ത്ത മുഢന്മാരാണു് ഏകാഗ്രതയേയും ഇന്ദ്രിയനിഗ്രഹത്തേ യും വളരെ പണിപ്പെട്ട് അഭ്യസിക്കുന്നതു്. ശരിയായ ജ്ഞാനികഠം തങ്ങഠംക്ക് ചെയ്യേണ്ടതായിട്ട് ഒന്നുംതന്നെ കാണുനില്ല അവർ ഗാഢനിദ്രയിലെന്നുപോലെ നിർവ്വി ഷയമായ സ്വസ്വരൂപത്തിൽ സഭാ സ്ഥിതിചെയ്യുന്നു.

അപ്രയത്നാൽ പ്രയത്നാഭചാ മൂഡോ നാ ff പ്രോതി നിർവൃതിം തഞ്ചാനിശ്ചയമാത്രേണ പ്രാജ്ഞോ വേതി നിർവൃതഃ 34

ഒന്നുംചെയ്യാതെ ചൂമാ ഇരുന്നാലും പ്രയതിച്ചാലും ആ മ്മജ്ഞാനം സിദ്ധിക്കാത്ത മുഢനാക്ക് സുഖലാഭം ഉണ്ടാകുന്നില്ല. എന്നാൽ ബദ്ധിമാന്മാക്ക് ആത്മതത്ത്വത്തെ ശരിക്ക് അറിഞ്ഞു് ഉറക്കുന്നതുകൊണ്ടുമാത്രം ശാശ്വതമായ നിർവ്വതി ലഭിക്കുന്നു.

ശുദ്ധം ബുഭധം പ്രിയം പൂർണ്ണം നിഷ'പ്രപഞ്ചം നിരാമയം ആത്മാനം തം ന ജാനന്തി തത്രാ<sub>റ്</sub>ഭ്യാസപരാ ജനാഃ 35

വിഷയസംബന്ധമില്ലാതെ പരിശുദ്ധമായിരിക്കുന ഇം, ചൈതനുസ്വരുപവും, പരമമായ പ്രീതിക്ക് ആസ്പദ മായിരിക്കുന്ന ആനന്ദവും സർവ്വത്ര പരിപൂർണ്ണവും, പ്രപ ഞ്ചത്തിനു് അതിതവും, ദുഖലേശമില്ലാത്തതുമായ ആക്ക അത്തവത്തിന്റെ സക്ഷാൽക്കാരം യോഗാട്യാസം മുതലായ തുകൊണ്ടൊന്നും ലഭിക്കുന്നതല്ലു.

നാണ്ട് പോതി കമ്മണാമോക്ഷം വിമയോട്ട്യാസരൂപിണാ ധന്യോവിജ്ഞാനമാത്രേണ മക്ക സ്കിഷത്യവിക്രിയ: 36 യോഗാഭ്യാസം മുതലായ യാത്രോര കർമ്മംകൊണ്ടും മോക്ഷം ലഭിക്കയേല്ല. അങ്ങിനെ ലഭിക്കമേന്ന് വിചാ രിക്കുന്നപ്പർ മുഡന്മാരാകുന്ന തീവ്രമായ തത്താജിജ്ഞാസ യാൽ അനുഗുഹീതരായവക്ക് വിജ്ഞാനം ഒന്നുകൊണ്ടുമാ ത്രം യാത്രാരെ കർമ്മവുംകൂടാതെതന്നെ മോക്ഷം സിദ്ധിക്കു ന്നു. അങ്ങിനെ മുക്തി നേടിയവർ സർവ്വവികാരങ്ങാംക്കും അതീത മാരായി സ്ഥിതിചെയ്യുന്നു.

മൂഡോ നാ പ്ലോതി തൽ ബ്ലഹ്മ യതോ ഭവിതുമിച്ഛതി അനിച്ഛന്നപി ധീരോഹി പരബ്രഹസ്യരപഭാൿ 37

•താൻ ഒരു മനുഷ്യവ്യക്തിയാണം", ബ്രഹ്മല്ലെ എന്ന ഭൂമിക്കുകയും, യോഗാഭ്യാസം മുതലായതുകൊണ്ടു് തനിക്കു് ബ്രഹ്മമായിത്തീരണമെന്ന് ആഗ്രഹിക്കുകയുംചെയ്യുന്ന മുഢ നം" ഒരിക്കലും ബ്രഹ്മല∙ോ ഉണ്ടാകുന്നീല്ല. എന്നാൽ ജ്ഞാ നി തത്തചജ്ഞാനം ഒന്നുകൊണ്ടുമാത്രം ഇച്ഛിക്കാതിരുന്നാ ലും പരബ്രഹ്മമായി ഭവിക്കുന്നു.

നിരാധാര ഗ്രഹവൃഗ്രാ മുഢാഃ സംസാരപോഷകാഃ ഏതസ്യാ നർ**ബ**മുലസ്യ മുലച്ഛേദഃ കൃതോ ബുഡൈഃ 38

സൻഗുരുവിനെ ആശ്രയിക്കാതെ തോന്നിയപോലെ മോക്ഷേപോയമായി എന്തെങ്കിലും സ്വയംതിരഞ്ഞെടുത്താ് അതിൽ പ്രവർത്തിക്കുന്നവർ മുഡന്മാരാകുന്നു. തങ്ങളുടെ സംസാരുടുഖത്തെ നശിപ്പിക്കുന്നതിനുപകരം വാസൂവ ത്തിൽ അവർ മറെറാരുപ്രകാരത്തിൽ സംസാരത്തെ വദ്ധി പ്രിക്കേയാണ് ചെയ്യുന്നത്.

ബൂദ്ധിമാന്മാർ സർവ്വദ്യഖങ്ങാംക്കം ഏകകരേണമായ ഈ സംസമാത്തിന്റെ വേരറുക്കുയാണ് ചെസ്തിട്ടുള്ളതും.

ന ശാന്തിം ലഭതേ മൂഡോ യതഃ ശമീത്രമിച്ഛത്। ധീര സ്തത്വം വിനിശ്ചിത്യ സർവദാ ശാന്തമാനസഃ 39

"തനിക്ക് ശാന്തിയില്ലാതിരിക്കുന്നു" എന്നു് ദേഹാഭി മാനംകൊണ്ടു് ഭ്രമീക്കേയും അതു് സമ്പാരിക്കണമെന്നു് ളാച്ഛിക്കയും ചെയ്യുന്ന മുഡന് അവൻെ ആ അജ്ഞാന നേദ് മിത്തം ഒരിക്കലും ശാന്തി ലഭിക്കുന്നില്ല ബുദ്ധിമാനമകളെ ശാന്തി നിത്യസിദ്ധമാണെന്നും അതു തൻെ സചര്യപമാ നൈന്നുമുള്ള പരമാർത്ഥം അറിഞ്ഞു് ഉറച്ചിട്ട് എുപ്പാഴം ശാന്തമാനസനായി ജീവിതം നയിക്കുന്നു.

**കാാ തൗമനോടർശനം തസ്യ യ**ൽദ്ദഷ്ട മവ്**ലംബതേ ധീരാസ്തം തം ന പശ്യന്തി** പശ്യന്ത്യാത് മാനമ**വ്യയം** 40

ആത്രമ്മ്യാനം സിദ്ധിച്ചിട്ടില്ലാത്തവത്തെ ദൃഷ്ടി എപ്പോഴം ബാഹ്യവിഷയങ്ങളിൽ ഉനുഖമായിരിക്കുന്നു. മരത്ത രക്കാക്ക് ആത്രമസാക്ഷാൽക്കാരം സിദ്ധിക്കുകയില്ല. എ ന്നാൽ ആത്രമ്മ്യനികാര ബാഹ്യവിഷയത്തെ ദർശിക്കുന്നില്ല. സർവ്വവികാരങ്ങാക്കും അതീതമായ ആത്രമവസ്തലിനെയാണ് അവർ എപ്പോഴം ദർശിക്കുന്നത്ര്.

**കച നിഭോധോവിമു**ഢസ്യ?യോനിർബന്ധംകരോതിവൈ സ്വാരാമസൈവ ധീസ്യെ സർവദാ സാ വകൃത്രിമഃ 41

ഭേഹം ഇന്ദ്രിയം മതലായ വിഷയങ്ങരം സത്യമാണെ സ് ഭ്രമിച്ചുംകൊണ്ട് ചിഞ്ഞനികോധത്തെ അവശ്യകർത്ത വ്യമായിക്കുത്തി അതിനുവേണ്ടി ശ്രമിക്കുന്ന മൂഡന് ഒരിക്കലും അതു സിദ്ധിക്കുന്നില്ല. ദേഹാദിവിഷയങ്ങരം അ സത്യമാണെന്ന് അറിഞ്ഞു ഉറച്ചിട്ട് സ്വസ്വരുപത്തിൽത്തന്നെ സദാ രമിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്ന ആത്രമ്മുട്ട് ഞാനിക്കുമാത്രമെ വാസ്യവത്തിൽ ചിത്തനിരോധം സിദ്ധിക്കുന്നുള്ളം ജ്ഞാനിയുടെ ആ ചിത്തനിരോധം അകൃത്രിമമാകയാൽ അതിന്ന് ഒരിക്കലും ഇളക്കംതട്ടകയില്ല.

ഭാവസു ഭാവകഃ കശ്ചിൽ നകിഞ്ചിൽ ഭാവകോപരഃ ഉഭയാഭാവകഃ കശ്ചിദേവമേവ നിരാകലഃ 42 ഒരുകൂട്ടർ ഈ ലോകം സത്യമാണെന്നുകരുന്നു. മാറു ചിലർ "ഒന്നുമേയില്ല, എല്ലാം ഗ്രദ്ധേത്രനും തന്നെ?" പുന്നു ചിന്തിക്കുന്നു. ഇതുന്നെയുള്ളത്തെ നൃന്നാമത്തെയും പക്ഷവുമ ണും" അവർ ഈ പ്രപഞ്ചം ഉള്ളത്തെന്നെന്നോം, ഇല്ലാത്തനാ നെന്നോ ചിന്തിക്കുന്നില്ല. മോവനകഠം ഒന്നുമില്ലായിരി ക്കുന്ന ആഭമലത്താനികാരം സർവ്വഭ്യാവങ്ങാക്കും അതിന് വാര

ശുദ്ധ മഭ്വന്ത അത്തനെം ഭാവന്തന്തി കുമ്പുള്ളതും നതു ജനന്തി സന്മേഹംഹാദ്യവേഴുജീഖ മനിർവ്വതാം 43

തം മുവേൻ അവർ അനുഖയായി കഴിച്ചുകൂട്ടുന്നു. കാനു ജവനമെയ്യാൻ സൂരവഴങ്ങാനം സിദ്ധിക്കാരെ ജീവി കാനു അറിശുഭാവം അഭയവുക്കുന്നു ആരോവിയാൻ ഒരട്ടാ

മുക്ഷോബ്ലുദ്ധി ഭാലംബ മന്തരേണ നമ്പികൃത്ത നിരാലംബൈവ നിച്ചാമര ബുദ്ധിർമ്മുക്കുന്നു സർവദാ

മുക്തിപരത്തിൽ ഗ്രൂതിഷ്യതെ പ്രാപിക്കുന്നതുവരെ സാധകരൻറ് ബൂദ്ധിക്ക് ആലംബമായി ഏത്തങ്ങിലും ഒരു വിഷയം കൂടിയേകഴിയും തുക്താൻറ ബൂദ്ധിയാകടെ എ പ്രോഴം നിർവ്വീഷയവും നിഷ്കാമവും ആത്തിരിക്കുന്നു. വിഷയഖീപിന്നേ വീക്ഷു ചകിതാം ശരണാർത്ഥിതാ വിശന്തി ധടിതി ക്രോഡം ന്ന്രേത്തെധകാഗ്രുസിക്കയ

ഇദ്രീയവിഷയങ്ങളാകുന്നു മുദ്ദേഘങ്ങളെ കാണ മ്പോറം മുവന്മോർ യേകപ്പെടുന്നു. അതിൽനിന്നും ക്ഷാപ്പെട്ടുട് വാനായി മനസ്സിൻെ ചലനത്തെ നിരോധിക്കുന്നുക്കി പെരുകഗ്രത്യൂംവേണ്ടി അവർ ഗുഹയിൽകയാവ പെരുന്നും ഒളിച്ചുകളയുന്നും

<sup>®</sup>വിഷയാകാരമായി പ്രകാശിക്കുന്നുത്<sup>®</sup> അത്മവസ്യമാന മാകന്നൗഘുന്നുള്ള പരമാത്ഥം ധരിക്കാത്തവൻ വിഷയദർശ നം തങ്ങളുടെ ലക്ഷ്യപ്രാപൂിക്ക് വിഘുകരമാണെന്നുകര തി എപ്പോഴും വിഷയങ്ങളെങ്ങകുറിനിത്താൻ ശ്രമിക്കുന്നു. നിർവാസനം ഫരിം ഉഷ്ടാ തുഷ്ണിം വിച്ചയത്തിനു പലായത്തെന്ന ശക്താമസ്സ് സേഖന്തെ കൃതചാടവും 46

വിഷയവാസനകളെല്ലാം എന്നത്തേക്കമായി നശിച്ച കഴിഞ്ഞിരിക്കുന്ന ആത്മജ്ഞാനിയാകുന്ന സിംഹത്തെ കാണുമ്പോടം ഇന്ദ്രീയവിഷയങ്ങളാകുന്ന ഗജ്ങാരം മിണ്ടാ തെ ഓടിക്കളയുന്നു. അല്ലെങ്കിൽ ഭേസന്മാരെപ്പോലെ പാ കംനോക്കിനിന്നു് പരിചരിക്കുന്നു. ജീവനുക്തസിംഹ തെ ഉപദ്രവിക്കുവാൻ വിഷയഗജ്ങ്ങാം അശക്തങ്ങളാക ന്നു.

ന മുക്തികാരികാം ധത്തെ നിശ്ശങ്ങോ ജക്തമാനസഃ പ്രശ്യൻശൃണ്ഥൻ സ്റ്റൃശൻജി ഘന്നശ്നന്നാസ്ലേയഥസേഖം

സർവ്വസംശയങ്ങളം അറുപോവുകയം മനസ്സ് അതി ഒൻാ അധിഷ്യനെ അിൽ ലയിക്കകയം ചെയ്തിരിക്കുന്ന ആ ത്രമജ്ഞാനി മോക്ഷോപായങ്ങളിൽ പ്രവർത്തിക്കുയോ ചെയ്യുന്നില്ല. ലോകസ്വാവം അനസരിച്ച് കാണുക കോഴുക, സ്വർശിക്കുക, മണക്കക, ഭക്ഷിക്കുക മുതലായ സുവാ അദാം ചെയ്തംകൊണ്ട് യരേതാരു അല്ലലുമില്ലാതെ സുവമാ യി ജീവിതം നയിക്കുന്നു.

വസ്തുശുവണമാത്രേണ ശുദ്ധബുദ്ധീർന്നീരാകുല: മേനവ നൂച്ചാര മനാചാര മൌദാസ്യം വാപ്രപശ്യതി 48

വേ നുളൂപോലെ ആഴ്മതത്താത്തെ ശ്രവിക്കുന്നു കൊണ്ടുമാനും ഒരുവാൻ ബുദ്ധി ശുദ്ധമാവുകയും സംസംഭ ദ്രേഖം നരിക്കുകയുംചെയ്യുന്നു. അങ്ങനെയുള്ള ആത് മജ്ഞാ നി ആ വാരത്തേയും, അനാചാരത്തേയും ഉദാസീനതയെ ത്തന്നെ സും തൻെ കർത്തവ്യമായിക്കതുകുന്നില്ല യദാ ശൽ കർത്തമായാതി തദാ കരുതേ ഋ**ളുഃ** ഇഭം വ ƒ പൃശുഭം വാൃപി തസൃ ചേഷൂഹിബാലവത് 49

താരെത്തെ ഉദ്ദേശവും കൂടംതെയുള്ള തൻെറ ജീവിത ത്തിൽ എന്തെങ്കിലും ചെയ്യേണ്ടതായി വന്നുപേരുമ്പോരം അത്ത് ഇഞാനി അള്ള് ആജ്ജവത്തോടുകൂടി ചെയ്യുന്നു. അരി ഒൻറ ഫലം ഗ്രൂമോ അശുഭമോ എന്ന് അദ്ദേഹം ചിന്തി കുന്നില്ല. എന്നെന്നാൽ അദ്ദേഹത്തിൻെറ സർവ വ്യാപാ രവും ബാലചേഷ്യ എന്നപോലെ യാതൊരു അഭിസന്ധി യുമില്ലത്തേത്രകുന്നും.

സ്വാതന്ത്ര്യാൽ സബമാപ്പോതി സ്വതന്ത്ര്യത്തേ ലഭതേപരം സ്വാതന്ത്ര്യാൽ നിർവ്വതിം ഗച്ഛേൽ\_

സ്ഥാതന്ത്ര്യാൽ പരമം പഒം 50

രാഗദേഷങ്ങളുടെ അഭിമത്തത്തിൽനിന്നുള്ള സ്വാത ത്രുംകൊണ്ട് ഒരുവനം' സുഖം ലഭിക്കുന്നു. സ്വാതആ്യംകൊ ണ്ട് അതിന്ദ്രിയമായ തഞ്ചത്തിന്റെ ലാഭം ഉണ്ടാകന്നു. സ്വാതത്ര്യംകൊണ്ട് ചിത്തവിശ്രാന്തി ലഭിക്കുന്നു. സ്വാത ത്ര്യംകൊണ്ട് സർവത്തിനും അതിതമായിരിക്കുന്ന പുരമ പദവും സിദ്ധിക്കുന്നു.

ത്രക്യത്തൃത്വ മഭോക്തൃത്വം സ്വാത°മനോ മന്യതേ **യഭാ** തദാ കമീണ ഭവന്ത്യേവ സമസ്താ ശ്ചി<mark>ത്തവൃത്തയ</mark>ഃ 51

താൻ കർത്തവേം ഭോക്താവുമല്ലെന്നുള്ള തത്തവത്തി ഒൻറ മനനംകൊണ്ട് എല്ലാ മനോവ്യാപാരങ്ങളും തീർച്ച യായം അടങ്ങന്നതാണം.

ഉചരൃംഖലാƒപൃകൃതികാ സ്ഥിതി ർഭ്ധീരസൃ രാജതേ നു സ്സ്പൃഹചിത്തസൃ ശാന്തി ർമ്മൂഢസൃ കൃക്തിമാ 52

വിധിക്കം നിഷേധത്തിനം അതീതവം, അകൃത്രിമ വം, ശാന്തിരൂപവുമായ ജ്ഞാനിയുടെ സ്ഥിതി സർവോൽ കാഷ്ണ വിളങ്ങുന്നു. എന്നാൽ വിഷയങ്ങളിൽ ആസ **ക്തചിത്തനായേ മൂഡനം" ചിലപ്പോ**⊙ സിദ്ധിക്കുന്ന കൃതി മമായ ശാന്തിക്കായാതൊരു വിലയുമില്ല.

വിലസന്തി മഹാഭോഗൈ: ർവിശന്തി ഗിരിഗഹ്വരാൻ നിരസ്തകല്പനാ ധീരാ അബദ്ധാ മുക്തക്ഷ്യയായാട്ടോ

സർവ്വസങ്കല്പങ്ങഠംകം അതീതന്മാരം, ബുദ്ധിക്ക് വി ഷയങ്ങളോടുള്ള ബന്ധം നശിച്ചതുകൊണ്ട് സർവ ബന്ധ വം നശിച്ചവരുമായ മഹാത്മാക്കഠം രണ്ടതരത്തിലുണ്ട്. ചിലർ മഹാരാജാക്കന്മാരെപ്പോലെ ആഡംബരപൂർണ്ണും ഐശ്വര്യസമൃദ്ധവുമായ ഒരു ജീവിതം നയിക്കുന്നു മററുചി ലർ നാടം വീടം സവ്വവം ഉപേക്ഷിച്ച പവ്വതഗുഹകളിൽ ജീവിക്കുന്നം.

കൃഷ്ണൊഭോഗീ ശുകസ്സ്യാഗീ നൃപൌ ജനകരാഘവൌ വസിഷ്യഃ കർമ്മകർത്താച തേഷാം മുക്തിസ്ഥിതിസ്സമാ

ഈ അഭിയക്തവചനവം പ്രകൃതവിഷയത്തിൽ ഒരു പ്രമാണമാകുന്നു.

ശ്രോതിയം ദേവതാം തീർത്ഥമംഗനാം ഭൂപതിംപ്രീയാം ദൃഷൂറ സംപൂജ്യ ധീരസ്യ ന കാ*f*പി എടി വാസനാ 54

വേദജ്ഞ**നായ ബ്രാഫണൻ, ദേവൻ,** പുണ്യതീർത്ഥം, സ്ത്രീ, രാജാവ്, സ്നേഹിതൻ ഈവക വിഷയങ്ങളെ ദർശീ ക്കുകയും, സൽക്കരിക്കക മുതലായ വ്യാപാരങ്ങളിൽ ഏപ്പെടുകയും ചെയ്യുന്നതുകൊണ്ട് ജ്ഞാനിയുടെ മനസ്സിൽ ഒരു വാസനയും അങ്കരിക്കുന്നില്ല.

ള**തെുെ∶്പുത്രൈഃ കളതൈശച ഭൌഹിതൈശച**∱പി ഗോത്രജെഃ

**വിഹസു ധികൃതോ യോഗീ ന യാതി വി**കൃതിംമനാൿ 55

ഭൃത്യന്താർ, പത്രന്മാർ, ഭാര്യമാർ, പത്രീപ്ത്രന്മാർ മററു ബന്ധുജനംതരം ഇവരൊക്കെ പരിഹസിക്കുകയും അപമാ നിക്കുകയും ചെയ്താലും ജ്ഞാനയോഗസിദ്ധനായ മഹാ തമാവിനു് അല്ലംപോലും ക്ഷോഭം ഉണ്ടാവുന്നില്ല. സന്ത്രഷേ $_f$ പി ന സന്ത്രഷൂഃ ഖിന്നോ പി ന ച ഖിദ്യതേ $_{
m c}$ തസ്യാ $_{ff}$ ശ്ചര്യദേശാം താം താം താദ്യരാഏവ് ജാനതേ  $_{
m c}$   $_{
m c}$ 

ഒരു ഊതാനി ചിലപ്പോരം സന്തോഷിക്കുന്നതായിട്ടൊ, മുഖികുന്നതായിട്ടൊ ഒകൊ ബാഹ്യദ്രഷ്യിയിൽ തോ നാവുന്നതാണ്. എന്നാൽ വാസ്ലവത്തിൽ ഉണ്ടാനി ഒരിക്ക ലം സന്തോഷിക്കേയോ മുഖിക്കോയോ ചെയ്യുന്നില്ല. അ ദ്രേഹത്തിന്റെ സ്ഥിതിഗതികരം ഇതുതകരമാണ്. അതു അറിയുന്നതിന് അഞ്ജിനെയുള്ളവക്മാത്രമേ സാധിക്ക യുള്ള.

കർത്തവുതൈവ സംസാരോ ന താം പശുന്തിസൂരയഃ ശൂസുാകാരാ നിരാകാരാ നിർവികാരാ നീരാമയാഃ 57

കർത്തവൃത ഒന്നമാത്രമാണം' വാസ്ലവത്തിൽ സംസാരം ആകാരത്തിൻെറ ഭാവവും അഭാവവും ഇല്ലാത്തവരും, സർവവിധമായ വികാരങ്ങഠംക്കും ഒഃഖങ്ങഠക്കുമതീതവാ രുമായ ജ്ഞാനികഠം കത്തവൃത എന്നൊന്നു് കാണുന്നില്ല. അകർവന്നപ് സംക്ഷോഭാദ്വേഗ്രഃ സർവത്ര മൂഢധീഃ കർവന്നപി തു കൃത്യാനി കശലോഹി നിരാകലും 58

വാനുവത്തിൽ ഒന്നും ചെയ്യാതിരിക്കുമ്പോഴും മനഃശക്ചാ ഭംനിമിത്തം മൂഡൻ എപ്പോഴും ശ്രമപ്പെട്ടം കൊണ്ടയിരിക്കു ന്നു. എന്നാൽ സാഭാവഗതിക്ക് വന്നുചേതന കാര്യങ്ങളെ ചെയ്യകൊണ്ടിരിക്കുമ്പോഴും ജ്ഞാനി യാതൊരു ക്ഷോള് വുംകൂടാതെ ശാന്തനമയിത്തന്നെ സ്ഥിതിചെയ്യുന്നു. സുഖമാന്യെ സുഖം ശേതേ സുഖമഞ്ഞാതി യാതി ച സുഖം വക്തിസുഖം ളംങ്തേ വ്യവഹരേ പ്രി ശാന്തധീം

ഇരിക്കുമ്പോഴം സുഖം, കിടക്കുമ്പോഴം സുഖം, വത്ര മ്പോഴം സുഖം, പോകമ്പോഴ, സുഖം ഇങ്ങനെ ശാന്തചിരി ആനായ ജ്ഞാനിക്ക് സർവവ്യവഹാരത്തിലം സുഖംതുര ന്നെയാകന്നു. സ്വഭാവാഭസ്യ നൈവാ*ff*്രത്തില്ലേ കവ ദ്യേവ ഹാരിണഃ മഹാഹ്ര**ദഇവാ ƒക്ഷോഭ്യോ**ഗ തക്ലേഷം സ്വദേശാഭതേ 60

ഫലപ്രേണേകൂടാതെ സ്വാഭാവികമായി അജ്ഞനമാ രെപ്പോലെതന്നെ ലോകവ്യാവഹാരം നിർവഹിക്കുന്ന ജ്ഞാനിക്ക് അതിൽ യാതൊരു ദുഖവുമില്ല. അദ്ദേഹം അ ഗാധമായ കയംപോലെ അക്ഷോഭ്യനം ക്ലേശമില്ലാത്തവന മായി സദാ വിളങ്ങിക്കൊണ്ടിരിക്കുന്നു.

നിവ്വത്തിരപി മുഢസ്യ പ്രവൃത്തി അപജയേതെ പ്രവൃത്തിരപി ധീരസ്യ നിവൃത്തിഫലഭാഗിനി 61

മൂഢൻെറ നിവൃത്തിപോലും അഭിമാനംനിമിത്തം ഫലത്തിൽ പ്രവൃത്തിയായി കലാശിക്കുന്നു. ജ്ഞനി യുടെ പ്രവൃത്തി അഭിമാനമില്ലത്തതുനിമിത്തം ഫലത്തിൽ നിവൃത്തിതന്നെയായിരിക്കുന്നു.

പരിഗ്രഹേഷ വൈരാഗ്യം പ്രായോ മുഢസു ജായതെ ദേഹേ വിഗളിതാശസ്യ ക്വ രാഗഃ? കവ വിരാഗതഃ? 62

പലപ്പോഴം ദേഹാഭിമാനികളായ മൂഢന്മാക്ക് തങ്ങളടെ വകയായ ഗൃഹാദിവിഷയങ്ങളിൽ വൈരാഗ്യം തോ നാറമുണ്ട്. എന്നാൽ ദേഹത്തിൽപ്പേറലും യാതൊരു ആശ യം ഇല്ലാത്ത ജ്ഞാനിക്ക് ഒരു വിഷയത്തിലും മാഗമോ വൈരംഗ്യമോ തോന്മുന്നില്ല.

ഭാവനാഭാവനാസ്ക്താ ദൃഷ്ടിർമ്മൂഢസ്യംസർവഭാ ഭാവ്യഭാവനയാ സാതു തവസ്ഥസ്യാദ്രഷ്ടിആപിക്കി ഒട

ഇഷ്ടമായ വിഷയങ്ങളമാത്രം ചിന്തിക്കവാനം, അ വനിഷ്ടവിഷയങ്ങാം ചിന്തയിൽ കയറിവരാതിരിക്കവാ നം മുഡൻെറ ദ്ലഷ്ടി സമാ ഉൽക്കണ്യിതമായിരിക്കുന്നു. എന്നാൽ "ആത്മഭിണമായ സർവ്വവം അസത്യമാകന്നു" എ ന്നുള്ള ചിന്തനീയമായ തത്ത്വത്തിൻെറ ചിന്തകൊണ്ടു" സദം സ്വ**സമതായിട്ടിരിക്കുന്ന ഉത്താനിയുടെ ദൃഷ്ടി വിഷ** യദൃഷ്ടിയല്ല**്റെ ആയിഞ്ഞിരുന്നു.** 

സർവുടെ ടൈവു ക്യൂക്കാരെ യശ്ചരേക് ബാലവനുനീ: ന ലേപ സുസ്യ ശൂലസ്യ ക്രിയമാണേ പി ക്രേണി 64 ഫലേച്ചക്കാരെ ബാലന്മാരെപ്പോലെ സർബപ്യാപരേങ്ങ ക്രിലം ഏക്കപ്പടുന്നവരം പരിശുദ്ധനമായ ജ്ഞാനിക്ക് കർമ്മം ചെയ്യുല്ലം അതിൽ ജനേത്രത്തേ വറുറും ഉണ്ടാകുന്നില്ല.

സഏവ് ധന്യത്ത് അജ്ഞ്ഞ് സർഖമാലേഷ്ട യാ സമാ പശ്യൻ ശുണ്വൻ സ്റ്റുശൻ ജിഘന്നെ നന്നിനുർഷമാനേസാ

വിഷയസേക്തികൂടാതെ കണേകയം, കോക്കേയും സ്പർശിക്കുകയും ജനക്കേയും കേഷിക്കേയും മരക്ക ചെയ്യ ന്നവനും സർപ്പിഷയങ്ങളിലും സമബുദ്ധിയായിട്ടുള്ളവ നം മാത്രോണ് ധന്യനയെ ആത്മയ്ഞാനി.

കാസംസ<sup>്യര</sup>?കാ ചാട്*ട്*രേസഃ കാ സാധൃം?കാചസാജനം? ആകശേഭസ്യവ ധീരസ്യ നിർഖികളുസ്യ സർവുടേ 66

ആകാഗംപോലെ നിർല്ലേപനും മൂന്നുകാലങ്ങളിലും ഭേണ്യോ ചെയ്യുക്കാത്തപനുമായ ജ്ഞാനിക്ക് സംസാരമോ അതിക്ക് പ്രതീതിനോ ഇല്ല. അതിനാൽ സാധിക്കേണ്ട അയി യംശതാനുമില്ല. സിദ്ധീകള്ള ശൂചായവും ആവശൃ മില്ല.

സ ജ**യതു**ർത്ഥസനുസീ പൂർണ്ണസചരസവിഗ്രഹഃ അകൃത്രി*ട്ട്*വെച്ഛിന്നേ സമധേ ർയസ്യ വർത്തതേ - 67

അകൃത്രികവും വ്യത്ഥാനം ഇല്ലാത്തത്രമായ സഹുജസ മാധിയിൽ പ്രതിഷ്യയെ പ്രാപിച്ചവനും യാതൊരു ഫലേ ച്ചിയം ഇല്ലാത്തവനും, ആനന്ദസ്വരുപനുമായ ഇണ്ടാനി സർവേട്ടെകർഷേണ വർത്തിക്കുന്നു. ബഹുനാ ƒത്ര കിമുക്കേന? ജ്ഞത്തെത്തെ അപാ മഹാശയാ മോഗമോക്ഷനിരാകാംക്ഷി സമാ സർവത്ര നീരസാ 63

ഏന്തിനധികം പറയുന്നു? ചുരുക്കത്തിൽ ആരുമജ്ഞാ നംസിദ്ധിച്ച കുഹക്കാവ്യ ഓവാഭവേശ്രപമായ സർവവി ഷയങ്ങളിലും നിസ്പൃഹൻ ആകുന്നം. അദ്ദേഹത്തിനം ഭോഗ ത്തിലെന്നപോലെ മോക്ഷത്തിലും യാതൊരപേക്ഷയുമില്ല മഹമാമി ജഗലൈതം നാമമാത്രവിജ്യംഭിതം

വിഹാഞ ശൂ**യബോധസ്യ കിം കൃത്യ മവശിഷ്യത്ത**? 69 :

ബുദ്ധിതത്താം തുടങ്ങിയുള്ള ഈ ജഗത്ത്സവ്വവം കേ വലം നാമമാത്രമാകുന്നു എന്നറിഞ്ഞു് എന്നേക്കമായി അ തിനെ ഉപേക്ഷിച്ചിരിക്കുന്നവനും ശൂദ്ധബോധസാത്രപന മായ ജ്ഞാനിക്ക് കത്തവൃമായി യാതെന്നും അവശേ ഷിക്കുനില്ല.

"ഭൃമഭൂതമിദം സർവം കിഞ്ചിന്നാസ്മീ\***കി നിശ്ചയീ** അലംഷൃസ്ഫുക്ണഃ ശൂദ്ധഃ സമദേവമെനവ ശാമൃതി

ഈ പ്രപഞ്ചം മുഴവൻ വേറും ഭ്രമം മാത്രമാകുന്നു, ഇ തിൽ സത്യമായി യാതൊരംശവുമില്ലാ എന്നുള്ള നിശ്ചയം സിദ്ധിച്ചവനും വിഷയപ്രതീതിപോലും ഇല്ലാത്തവനുമാ യ ജീഞാനി സ്വദാവേനതന്നെ ശാന്തിയെ പ്രാപികുന്നു.

ശുദ്ധസ″ഫുര**ണഅപസ്യ** ദൃശ്യഭാവ മ**പശ്യതഃ** കാവിധിഃ കാച വൈരാഗ്യം? കാത്യാഗഃ കാശമോ∮പിലാ

ശുദ്ധബോധസചത്രപനം വിഷയഭാവത്തെ ഭശിക്കാത്ത വനമായ ആത്മജ്ഞാനി വിധിക്കം പൈരാഗൃത്തിനും ത്യാഗതതിനും ശമനത്തിനും ഒകൊ അതീതൻ ആകന്നു.

സ<sup>്</sup>ഫുരതോ*f*നന്തര്രപേണ പ്രകൃതിം ച ന പശ്യതഃ കാ ബന്ധഃ കാ ചവ**ാ** മോക്ഷഃ? **കാഹഷഃ കാ വി**ഷാദ**താ**? സർവ്വാകരേമായി പ്രകാശിക്കുന്ന് ആഴ് പ്രികൃതിയെ തന്നിൽനിനും അനുമായി ശ്രീക്കത്തെവ്ത്ത് യയ്യ് ഞാനി ബന്ധമോക്കുത്താക്കോ സുഖളുഖങ്ങരാക്കും എല്ലാം അതീത നാകുന്നു.

ബുഭ"ധിപരൃദ**തസംസാഭര മാ**യാമാത്രം നയത്**രത** നിർമ്മങ്ങ നി**രഹജാഭരം നി**സ്സാമാ ശോടതേ ബധ: 73

"ദേഹവും ഇന്ദ്രിയങ്ങളും മനസ്സും അനു്ഞാനഫലമാക നത് എന്നറിഞ്ഞിട്ട് അവയിൽ മമശ്ചവും അഹന്തയുമില്ലാ രത ഇരിക്കുന്ന ജ്ഞാനി സർവശ്ര നിഷ്യാമായി ശോചി ക്കന്നു.

അക്ഷദ്ദ**ം ഗതസംനാപേമാത**്മാനം പശ്യാത്ര മുന്നേട കാവിദ്യോ? കാചവാവിശാം? കാദേഹേന്നാം മദേതിവാ

സർവ്വവികാരങ്ങാംകം സവ്വ് ദുവേണായിക്ക് അതിത മായിരികുന്ന ആത്മതത്ത്വത്തെ സാക്ഷാൻക്കിക്യുവ്നായ ജ്ഞാനിക്ക് പിട്യേയാ അതുകൊണ്ട ലയിപ്പികോണ്ട അഞ്ഞ അവിഭ്യയാ അതിത്തെ കാല്യായ രവാകയോ ത്ര തിൽപ്പെട്ട ഭേഷനസ്ത്രീയാടിക്കളാ ഇല്ല. ദേഹാഭികാ ഇല്ലാ അതിനാൽ അവയിൽ ജ്ഞാനിക്ക് അഹന്തയെ മെയ്യം മോ എത്തിനെ സംഭവിക്കാതത്ത്?

നിരോധാ**ഭീനി കർളളാണി ജ**ഹാതി പ്രധിര്യാദി മനേദേഥാൻ**പ്രലാപം ശ**വക<u>ത്ത</u>മാപ്പോത്യത്തിക്കാനത്

ഇന്ദ്രിയനിഗ്രഹം മതലായ കാര്യത്താം വേണ്ടെന്നപാ ക്ഷം ദേഹമഭിമാനികളായ മുഢന്മാർ ഓരോ വിഷയത്തുളെ ആശിരുവാനം, അവയുടെ ലാഞ്ഞിലും അലാത്തിലും ഉണ്ടാകാവുന്ന ഗുന്നദോഷങ്ങളെപ്പററി അത്മിലുന്നെ ജല്പിക്കവാനം തുടങ്ങും.

മന്ദം ശ്രത**ാം ƒ പിതഭാസ്സ ന ജഹാനി വി**മൂഢതാം നിര്വിക**ലോ ബഹിര്യാതാ**ദന്ത∂വിഷതലാലസം ⇔്76 പരമാത്മായ ആത്മത്ത്ത് ത്രിന്റെ ക്രവണമുണ്ടായാൽ പ്രലെം ബ്യിക്ക് ഗ്രക്ങ് സമര്വ്മില്ലത്തെ മുഡ നാക്ക് അതു ഫലപ്പെടുന്നില്ല. അതലക്രവണം കൊണ്ടമാത്രം അലക്കട മുഡത നശിക്കുന്നില്ല. അവർ പുറമെ അ ദൈശ്രീകളം ഉള്ളിൽ പഴയപോലെ ലിഷയലമ്പതോ തായിരിക്കം.

ജ്ഞാനാൽ ഗളിതകയാം യോ ലോകദ്വഷ്ട്രം ഉപി കമ്മകൃത് നാ ff പ്ലേ തൃവസരം കർത്തും വക്തുമേവ് ന കിഞ്ചന 77

തഞ്ചാജ്ഞാനംകൊണ്ട് നൈഷ്യർമ്മുസിധി ലഭിച്ച വനായ ജ്ഞാനി ലോകൃഷ്യിയിൽ കർമ്മംചെയ്യുന്നവനെ പ്പോലെ തോന്നിയാലം വാസ്ലലത്തിൽ ഒരിക്കലം ഒന്നം ചെയ്യുന്നില്ല, ഒന്നും പറയുന്നമില്ല.

കാതമം? കാപ്രകാശോവം? ഹാനം കാചന കിഞ്ചന്ദ? നിർവികാരസൃധീരസൃനിരാതമല്യ സർവഭാ 78

സമാ നിർഭയനം നിർവികാരനമായ ജ്ഞാനിക്ക് ഇരുള്ള വെളിച്ചമോ തൃഗേമോ ഒന്നും ഇല്ല. എന്നെന്നാൽ ജ്ഞാനി സർവവിധമായ ചന്ദ്രജോക്കാം അതിരനാകന്നു. കാ വിവേകിതാം? കാ നിരത്തേതനു സർവമാ 79

"ജ'ത്താനിക്കു" ത്രചത്തിൽ ഉറപ്പണ്ടു", അദ്ദേഹം വി വേകിയാണു", നിർമയനാണു എന്നെട്ട് പ്രായന്നതു തരന്ന അല്ലം താണപടിയിൽനിന്നു നോക്ക്സോട്ട് മാത്രമാ ണു". വാസ്ലവത്തിൽ ഭാവത്രാക്കുന്നപോലെ അഭാവ ങ്ങാക്കും അതിതനായ ജ്ഞാനിയിൽ ഡൈര്യം 'എതലായ ഇണങ്ങളും ആരോപം മാത്രമാക്കുന്ന എന്നെന്നാൽ ജ്ഞാ നിയുടെ സ്വമാവം വാക്കിനും മനസ്സിനും അവിഷയമാക നാം. അദ്ദേഹം ഒരു വൃക്കിയല്ല, വൃക്കിമാവത്രാക്കെല്ലാം അദ്ദേഹം അതിതനാകന്നു. ന സാർഗ്ഗോ ഭൈനവ നരകോ ജീവനുക്തിർന്നഉചെവ ഹി ബാഹനാ∱ത കിമുക്കേന? യോഗദ്ദഷ്ട്യാ ന കിഞ്ചന 80

സാഗ്റ്റമില്ല, നരകമില്ല. ബന്ധമുണ്ടായിട്ടില്ലാത്തതി നാർ ജീവനുക്തിതന്നെയും ഇല്ല. എന്തിനധികം പറയ ന്നു? യോഗദ്ദപ്പുിയിൽ ആത്മഭിന്നമായി യാതൊന്നുംതന്നെ യില്ല.

നൈ ப പ്രാർത്ഥയതേ ലാഭം നാƒലാഭേ നƒനശോചതി ധീരസ്യ ശീതളം ചിത്ത മളതേനൈവ പൂരിതം 81

ജ്ഞനിയുടെ മനസ്സ് അമൃതപൂർണ്ണമായാലത്തെപ്പോ ലെ സദാ ശീതളുമകന്നു. അദ്ദേഹം ഒന്നും ലഭിക്കണമെന്നു ആഗ്രഹിക്കുന്നില്ല. എന്ത്രതന്നെ നഷ്ടപ്പെട്ടാലും അതിൽ ദുഖിക്കുന്നമില്ല.

നിഷ**്കാമനായ ജ്ഞാനി ശാന്ത്യാഭിഗുണങ്ങളുള്ളവ** നെ സൂതി**ക്കുകയോ** ദുഷ്ടനെ നിന്ദിക്കുകയോ ചെയ്യുന്നി പ്ര. സുഖദുഃഖങ്ങളിൽ സമചിത്തനും നിത്യതുപ്പനമായ അ ദ്രേഹം തനിക്ക് കത്തവ്യമായി ഒന്നുംതന്നെ കാണുനില്ല.

ധീരോന ദേചഷ്**ടി സംസാരമാത്മാണം ന ദിദ്ദക്ഷതി** ഹരഷാമർഷവിനി<mark>ർമ്മക്തോ ന ളതോ നച ജീവതി 8</mark>3

ആത്മജ്ഞാനി സംസാരഭേഖത്തെ വെറുക്കുന്നില്ല. അ തിനാൽ ഭേഖശമനത്തിനുവേണ്ടി ആത്മസാക്ഷാല്ലാരത്തെ ആഗ്രഹിക്കുന്നുമില്ല. അദ്ദേഹം രാഗരോഷങ്ങരംക്ക് അതീ രനാകുന്നു. അദ്ദേഹം മരിച്ചിട്ടില്ല, എന്നാൽ ജീവിക്കുന്നു മില്ല. ബ്രഹ്മമെന്നുപോലെ ബ്രഹ്മീഭ്രതനായ ജ്ഞാനിയുടെ സ്ഥിതിയും വാക്കിനും മനസ്സിനും അഗോചരമാകുന്നു. നിസ്സേഹഃ പത്രദാരാഭൌ നിഷ°കാമോ വിഷയേഷച നിശ്ചിന്തഃ സ്വശരീരേ പ്രി നിരാശഃ ശോഭതേ ബധഃ 84

പത്രൻ, മാര്യ മതലായവര ശ് ജ്ഞാനി നിസ്നേഹൻ ആകുന്നു. അതുപോലെ മററു സവ്വവിഷയങ്ങളിലും ജ്ഞാ നി നിഷ്കാമൻ ആകുന്നു. അദ്ദേഹം സ്വന്തം ശരീത്തിൽ പ്രോലം നിശ്ചിന്തനാകുന്നു. ഇങ്ങനെ ജ്ഞാനി വൈരാഗ്യ ത്തിൻെറ പരമകാഷ്യയിൽ ശോഭിക്കുന്നു.

തുഷ്ടി സർവ്വത ധീരസ്യ യഥാപതിത വർത്തിനു സാച്ഛന്ദം ചരതോ ദേശാൻ യത്രാ*f*സ്തമിതശായിനു 85

ജനകാദികളെപ്പോലെയല്ലാതെ ശുകബ്രഹ്മർഷി മുത ലായവരെപ്പോലെ ജീവിതം നയിക്കുന്ന ജ്ഞാനികഠം യാ ദൃച്ഛികമായി കിടുന്ന അന്നപാനാദികഠംകൊണ്ട് തൃപ്പിപ്പെട്ട ടുകയും പകൽമുഴവനും ഓരോ ദേശങ്ങളിൽ സഞ്ചരിക്കേ യും, "വീണടം വിഷ്ണലോകം" എന്നമട്ടിൽ സൂര്യൻം അനു മിക്കുമ്പോരം അവിടെ വിശ്രമിക്കേയും ചെയ്യുന്നു.

പത<u>ത</u>്ച**്ചേ വാ ഭേഹോ** നാ*fസ്യ* ചിന്താ മഹാത്മനഃ സ്വ**ഭാവഭ്രമി വിശ്രാ**ന്തിവിസ്മൃതാശേഷ സംസ്വതേഃ 86

ഭേഹം നശിക്കേന്നങ്കിൽ നശിക്കളെ; അഥവാ ആരോ ഗ്യത്തോടുകൂടി സുഖമായി ഇരിക്കട്ടെ. ഇതിനെപ്പററി ആ തമജ്ഞാനിയയെ മഹാജോവിന് യാതൊരു ചിന്തയ മില്ല എന്തെന്നാൽ അദ്ദേഹം സ്വസ്വരുപത്തിലുള്ള വിശ്രമംനിമിത്തം സർവ സംസാരത്തേയം എന്നത്തേക്കമായി വിസൂരിച്ചുകഴിഞ്ഞ രിക്കുന്നും.

അകിഞ്ചനഃ കാമചരോ നിർദ്വന്ദ്വ ശ്ഛിന്നസംശയഃ അസക്തഃ സർവഭാവേഷ് കേവലോ രമതേ ബു ധഃ 87 ജ്ഞാനി യാതൊരു വിഷയത്തിലും മമത ഇല്ലാത്ത വനും, സർവതന്ത്രസാത്രപനം,ശീതോഷ്പാദിദാന്ദാങ്ങയക്ക് അതീരനും സർവസംശയങ്ങളും തീർന്നവനം, സർവവിഷ യങ്ങളിലും അസംഗനമാകുന്നു. അദ്ദേഹം യാതൊരു വിഷ യത്തിന്റേയും അപേക്ഷ കൂടാതെ തനിയെ രമിക്കുന്ന ആത്മാരമേൻ ആകുന്നു.

നിർമ്മമു ശോഭതെ ധീരു സമലോഷ്ടാശ്മകാഞ്ചനു സുഭിന്നഹൃദയഗ്രന്ഥി ർവ്വിനിർധൃതരജസ്തമും 88

എദയഗ്രന്ഥിക്ക് ശരിയക്കേവിധത്തിൽ വിദ്യൂദരം സംഭവിച്ചവനും, രജോഗുണവും തമോഗുണവും നിശ്ശേഷം നശിച്ചവനും, നിർമ്മനമായ ജ്ഞാനി സർവത്ര സമബു ദ്ധിജായി ശോഭിക്കുന്നു.

നൻവ്വത്രം f നവധാനസ്യ ന കിഞ്ചി ദാസനാ എഭി മുക്കാരമനോ വിതുപ്പസ്യ തുലനാ കേന ജാവതേ? 89

സർവവിഷയങ്ങളിലും ഉദാസീനൻ ആയിരിക്കുന്ന ജ്ഞാനിയുടെ ഹൃദയത്തിൽ യാതൊരു വിഷയവാസനയു മില്ല. ദേഹാദിവിഷയങ്ങളമായുള്ള സർവബന്ധവും നശി ച്ചവനും നിത്യതൃപ്പനുമായ ജ്ഞാനിക്ക് തുല്യമായി മറെറാ ത വന്തുവുമില്ല.

്രംടുത്ത പദ്യം കൊണ്ട് ആത്യമജ്ഞാനിയുടെ സർവ വിലക്ഷണത്വത്തെ സമർത്ഥിക്കുന്നു.]

ജാനന്നപി ന ജാനാതി പശ്യന്നപി ന പശ്യതി ബ്രുവന്നപി നച ബ്രൂതേ കോന്യോ നിർവ്വാസനാദ്യരേ ?

അറിയുമ്പോഴം ജാഞാനി അറിയുന്നില്ല; കാണമ്പാ ഴം കാണുന്നില്ല; പറയുമ്പോഴം പറയുന്നില്ല. യാതെ ഒരു വി ഷയവാസനയും കൂടത്തെ ജീവിതം നയിക്കുന്ന ആത്മ ഇഞാനിക്കല്ലാതെ ഈ നിലയിൽ ലോകവ്യവഹാരം നട ത്താന മററാക്കം സാദ്ധ്യമല്ല. ഭിക്ഷൂർവ്വ ഭ്രപതിർവ്വാƒപി യോ നിഷ**്കാ**മഃ സ ശോജ**തേ** ഭാവേഷു ഗളി**താ യസ്യ ശോ**ഭനാശേ**ഭനാ മതിഃ** 91

നല്ലതെന്നും ചീത്തയെന്നും ഉള്ള ഭേഭബുധിയില്ലാതെ സർവവിഷയങ്ങളിലും സമബുധിയും നിഷ്കാരനമായ ഒരുവൻമാത്രമാണം ലോകജീവിതത്തിൽ വിജയംവരിച്ച് ശോഭിക്കുന്നുള്. അദ്ദേഹം ഒരു യാചകനൊ അല്ലെങ്കിൽ ഒരു രാജാവോ ആയിരിക്കാം, ആ വ്യത്യംസം കാര്യകാരി യല്ല.

കചസചച്ഛന്ത്യം? കച സന്താചാ കച വാ തത്വവിനിശ്ചയാ? നിർവ്യാജമായ ആർജ്ജവത്തെ പ്രാപിച്ചിരിക്കുന്ന യോ ഗിക്ക് സ്വാതന്ത്ര്യമെന്നും പാരതന്ത്ര്യമെന്നും തത്താജ്ഞാന മെന്നും തെററിലാരണോയന്തും മറുവുള്ള യോഞ്ഞെൽ ഭേഭബു ദ്ധീയമില്ല.

ആത**്മവിശ്രത്തി തൃപ്പേന** നി**രാ**ശന ഗങ്ങത്തിനാം അന്തരു ഭന**ഭ്രയേത തത**്കഥം കസു കഥു അ? 93

ഭൂഖരഹിതനം നി ഷ'കാമനം ആത'മവി തുന്തിനി മിത്തം സംതൃപ്പനമായ ജ'ഞാനിയുടെ ആന്തരമായ അനുഭ വഞ്ഞപ്പററി എത്ര് പറയവാനാണു? ആരോട് പറയവാ നാണും? ആത്യ്മജ്ഞാനിയുടെ അനുഭവത്തിനെ സാത്ര പം വാക്കിനു് അവിഷയമാകന്നു. നിർവ്വിഷയമായ ആ അനുഭവത്തെസംബന്ധിച്ച് ലൌകികന്മാക്ക് ഒരു എത്തും പിടിയും കിട്ടകയില്ല.

സുപ്പോ*f*പി ന സൂഷുപ്പൌ ച സാപ്പേ*f*പി ശയിതോ നച ജാഗമെ*f*പി ന ജാഗത്തി ധീരസൗതൃപ്പഃ പഭേ പദേ

സർവദാ സംതൃപ്പനായ ജ്ഞാനി ഉറങ്ങമ്പോരം വാ സുവത്തിൽ ഉറങ്ങുന്നില്ല, സചപ്പം കാണമ്പോരം വാസ്സവ ത്തിൽ സചപ്പം കാണുന്നില്ല, ഉണർന്നീരിക്കുമ്പോരം വാ സൂവത്തിൽ ഉണർന്നിരിക്കുന്നുമില്ല. കർത്തൃത്വാഭിമാനവും കടാതെ ജാഗ്രത്ത് സ്വപം സഷപ്ലി എന്നീ മൂന്നു് അവസ്ഥകാംകാം ജ്ഞാനി സൂക്ഷിമാത്രമായി സ്ഥിതീചേയ്യന്നും

ജ്ഞഃ സചിന്തോ*f*പി നിശ്ചിഞ്ഞ: സേന്ദ്രി**യോ** -

f പി നിരിന്ദ്രിയ:

സുബ്യയിരപി നർബ്ബുലി: സമഹങ്കാരോ ƒ നഹങ്കൃതി: 95

ജ്ഞാനി ബഹ്യേദൃഷ്ടിയിൽ ചിന്തിക്കുന്നവനായി തോന്നിയാലും വാസ്തപത്തിൽ സർവദാ നിശ്ചിന്തകനാ കുന്നു. ഇന്ദ്രീയവ്യാപാരവും ബുദ്ധിവൃപോരവുമളവനായി തോന്നുവോഴം വാഷ്ക്രവിൽ ജ്ഞാനി വ്യാപാരരഹിതമായ സാക്ഷിത്ത്വംമാത്രമായിരിക്കുന്നു. അളുപോലെ അഹങ്കാരിയെപ്പോലേ തോന്നുവേത്തിൽ ജ്ഞാനി അഹങ്കാരംഹിതനായിത്തന്നെ സ്ഥിതിചെയ്യുന്നു.

ന സൂഖി, ന ച വാ ദുംബീ, ന വിരക്തോ, ന സംഗവാൻ ന മുമുക്ഷു, ർന്നഖം മൂക്കോം, ന കിഞ്ചിൽ ന ച കിഞ്ചന 96

ആത്മജ്ഞാനി സൂഖിയോ ട്രേഖിയോ അല്ല; അതു പോലെ വിഷയങ്ങളിൽ വിരക്തനോ ആസക്തനോ പ്രല്ല; മോക്ഷത്തിൽപ്പോലും ഇച്ഛയുള്ളവനല്ല; ബന്ധം സം ഭവിച്ചിട്ടില്ലാത്തതുകൊണ്ട് മുക്തനമല്ല. ചുരുക്കത്തിൽ ജ്ഞാനി എല്ലമൊണ്ട്; എന്നാൽ ഒന്നമല്ലതാനം.

വിക്ഷേപേ ƒപി ന വിക്ഷിപ്പം, സമാധ്വന സമാധിമാൻ ജാഡ്യേ ƒപി ന ജാഡോ ധനൃം പാണ്ഡിത്യേ ƒപി ന പണ്ഡിതം 97

മനസ്സ് മാറിമാറി വിഷയങ്ങളിൽ വൃാപരിക്കുമ്പോഴം ആ ചനോവൃാപാരങ്ങളാ ഒന്നും ജ്ഞാനിയെ ബാധിക്കുന്നില്ല. അതുപോലെ മനസ്സ് ഏകാഗ്രമായി സമാധിയിൽ സ്ഥിതിചെയ്യുമ്പോഴം ജ്ഞാനിക്ക് .ആ സമാധിയമായി യാതൊരു ബന്ധവുമില്ല. വിക്ഷേപവം സമാധിയുമായി

തെ നിദ്ര മൂർഛ മുതലായ അവസ്ഥകളിൽ മനസ്സ് ജാഡ്യ ത്തിൽ ലയിക്കുമ്പോഴം ആ ജഡ്യോം ജ്ഞാനിയെ സ്പശിക്ക ന്നില്ല. പിവിധ വിഷയങ്ങളിൽ മനസ്സിനുണ്ടാകുന്ന പാ ണ്ഡിത്യവം ജ്ഞാനിയെ സ്വർശിക്കുന്നില്ല.

മുക്തോ യഥംസ്ഥിത: സ്വസമ: കൃതകർഅവ്യനിർവ്വത: സമ: സർവത്ര വൈതൃഷ്ണ്യാൽ ന സൂരത്യകൃതം കൃതം 98

മക്തനായ ജ്ഞാനി സഹജമായ സ്വര്യപത്തിൽത്ത നെ സടം സ്ഥിതിചെയ്യവാനം, യാതൊരു കാമനയും ഇല്ലാത്തതുകൊണ്ട് സർവവിഷയങ്ങളിലും സമദൃഷ്ടിയാ യിരിക്കുന്നവനമാകുന്നു. അദ്ദേഹം കർമ്മഫലത്തിൽ ഇച്ചു യില്ലായ്മുനിമിത്തം ചെയ്യാത്തതിനെപ്പററിയം ചെയ്യതിനെപ്പററിയം യാതെന്നും സൂരിക്കുനിലും.

ന പ്രീയതേ വന്ദ്യമാനോ, നിന്ദ്യമാനോ നകപ്യതി നൈവോദ്ധിജതി മരണേ, ജീവിതേ നം f ഭീനന്ദതി 99

മററുള്ളവർ വന്ദിക്കുമ്പോഴോ നിന്ദിക്കുമ്പോഴോ ജ്ഞാനിക്കു് സന്തോഷമോ കേപേമോ ഉണ്ടാകുന്നില്ല. അദ്ദേഹത്തിന് മരണത്തിൽ ഭയമില്ല; ജീവിക്കുന്നതിൽ ആനന്ദവുമില്ല. ദേഹാദധ്യാസം ഇല്ലാത്തതുകൊണ്ടുതന്നെ ഒരുവിധ അതിലും ബാധിക്കാത്ത ജീവിതമരണാധികാര്യങ്ങളിൽ ജ്ഞാനി കേവലം ഉദേസീനൻമാത്രമാകുന്നും.

ന ധാപതി ജനാകീർണ്ണം നാം ƒരണ്യ മുപശാന്തധീഃ യഥാ യഥാ യത്ര യക്ര സമഹ്ലവാ fവതിപ്പുതേ 100

ശനേച് അനായ ആത്മജ്ഞാനിക്ക് ജനനിബിഡ മായ നാടും വിജനമായ കാടും ഒരുപോലെയാകന്നു. അദ്ദ ഹം കാട്ടിൽനിന്നും നാട്ടിലേക്കോ, അവിടെനിന്നും കാട്ടി ലേക്കോ ഓടുന്നില്ല. എങ്ങിനെയെങ്കിൽ അങ്ങിനെ; എ വിടെയെങ്കിൽ അവിടെ, സമദ്ദഷ്ടിയായിത്തന്നെ അദ്ദേഹം സമിതിചെയ്യുന്നു.

\*--\*

## അഭെ ധ്യായം 19

ജധയ ഉവാച\_

തത്വവിജ്ഞാനസന്ദംശ മദായ ഹൃദയോദഭ്രദ് നാനാവിധംപരാമർശശബ്യോയാരു കൃതോ മയാ

ജനകൻ പ്റഞ്ഞു\_ തത്വജ്ഞനേമാകന്ന ചണകൊണ്ടു ഹൃദയാന്തർഭാഗത്തിൽനിന്നും ദേദബുദ്ധിയാകന്ന ശല്യ തത്ത ഞാൻ നീക്കംചെയ്തകഴിഞ്ഞിരിക്കുന്നു.

കച ധർമ്മാ? കചചയാ കാമാ കചചയത്ത? കച വിവേകിതാ? കച ഭൈതം? കചച വാൃടെതം? സ്ഥമഹിമ്നി

സ്ഥിനസ്യ മേ 2

1

സാമഹിമാവിൽ സമിതിചെയ്യുന്ന എന്നുക്കുന്നു. ധമ്മമോ അത്മാ കാമമോ മോക്ഷംതന്നെയോ സാധി കേണ്ടതായി അവശേഷിക്കുന്നില്ല. എന്നെ സംബന്ധിച്ചിടത്തോല് അവേശേഷിക്കുന്നില്ല. എന്നെ സംബന്ധിച്ചിടത്തോല് അനേകതാവും ഒരുപോലെ അത്മതത്താത്തിൽ ആരോപിതമാകുന്നു. ശുദ്ധമായ ആത്മതത്തോം മേദബുദ്ധിക്കം അരുത്വേകാകുന്നു.

കാ ഭ്രതം? കാ ബോഷിടോ? വത്തമാനമപി കാവാ? കാ ദേശഃ കാചവാ നിത്യം സാമഹിമ്നി സ്ഥിതസൃ മേ?

സഭം സ്വമഹിമാവിൽ സ്ഥിതിചെയ്യുന്ന എനിക്ക ഭ്രതമാ ഭാവിയൊ വർത്തമാനമോ ആയ കാലമില്ല. ര വിടെ എന്നോ ഇവിടെ എന്നോ അറിയേറ്പെടുന്ന ദേശവുമ ല്ല. എനിക്ക് നിത്യാനിത്യമേദവുമില്ല. നിത്യാനിത്യനും ല്ലത്തിനും കാലദേശങ്ങഠാക്കും അതീതനാകന്നു ഞാൻ.

കാചാƒ മ്മാം? കാചവാൃനാത്മാം? കാ ശുഭംക ൃശുഭം തഥ കാ ചിന്താ? കാചവാൃചിന്താ? സോ മഹിമ്നി സ്ഥിതസ്യ മേ സ്വമഹിമാവിൽ സ്ഥിതിചെയ്യുന്ന എനിക്ക് താൻ എന്നും അന്യൻ എന്നുമുള്ള മേദമില്ല, ശുമേമന്നും അശുമേമ ന്നുമുള്ള മ്യൂത്യസേവലില്ല. ഞാൻ ചിന്തയുടെ ഭാവത്തിനും അഭവേത്തിനും അതിതനാകുന്നു.

ക്വ സചപ്പു: ക്വ സുഷുപ്പിവ്വ്? ക്വച ജാഗരണം തഥാ? കവള്ളരീയം? ഭയം വാ കവ?സോ മഹിമ്നി സ്ഥിതസ്യ മേ

സാപും സുഷുപ്പി ജാഗ്രത്ത് ഇരിയം ഈ നാല് അവ സൗഥകളം സാമഹിമാവിൽ സൗഥിതിചെയ്യുന്ന എനിക്ക് ഉള്ളതല്ല. ഇവക്കെല്ലാം അതീതനാകന്ന ഞാൻ, രണ്ടാമതാ യി ഒരു വസ്ലവം ഇല്ലത്തേ എനിക്ക് യേവം ഇല്ല.

കാ ദൂരം? കാ സമീപം **പാ? ബാംഹൃം വ ഭേ**ന്തം കാവാ കാ സ"ഥൂലം? കാചവാ സൂഷ്യം? സോ മഹിമ്നി

സ"ഥിതസ്യ മേ 6

ഭൂരം സമീപം അകം പ്രം സ്ഥുലം സൂക്ഷ്മം ഈവക ഭേരേങ്ങാം ഒന്നും സഥമഹിമാവിൽ സ്ഥിതിചെയ്യുന്ന എനിക്ക് ഇല്ല.

ലൊഴും ചെയ്യു? ർജ്ജൂവിതം വാ **ഴു? ലോകാം ചാ**£സിഴാ

കൂ ലയം::കൂസമാധിവ്വാ?സോ മഹിമ്നി സ്ഥിതസുമേ

സ്ഥ ഹേറിമാവിൽ സ്ഥിതിചെയ്യുന്ന എന്ന ക്രേ മര ണവുമില്ല; ജീവ തേവുമില്ല; ലോകങ്ങളമില്ല; ലൌകികവു മില്ല; ലയവുമില്ല; സമാധിയുമില്ല.

അലം ത്രിപ്രശ്ഗേകഥയാ യോഗസ്യ കഥയാ ƒപ്യലം അലം വിജ്ഞാനകഥയാ വിശ്രാന്തസ്യ മമാ ƒമ്മനി 8

എന്നിൽത്തന്നെ വിശ്രമിക്കുന്ന എനിക്ക് ധമ്മർത്ഥ കമേങ്ങളെപ്പറ്റിയോ മോക്ഷത്തിന് ഉപായമായ യോഗ ത്തെപ്പററിയോ യോഗസാദ്ധ്യമായ ജ്ഞാനത്തെപ്പററി യോ യാരതാര ചിന്തയമില്ല.

\*-\*

## അഭ്ധ്യായം 20

ജനക ഉവാച\_

കാ ഭ്രതനി? കാടേഹോവാ? കോന്ദ്രിയണി? കാവാ മന്ദ്? കാ തുന്നും? കാച നൈരാശ്യം? മൽസാത്രപേ നിന്റെനേ ജനകൻ പറഞ്ഞു— ആകാശമെന്നപോലെ നിർല്ലോപമയേ എൻെ സാത്രപത്തിൽ പ്ലധിവി മുതലായ ഭ്രത്താരംകംം മൊതികമായ ദേഹത്തിനം, ഇന്ദ്രിയങ്ങരംക്കം, മനസ്സിനം യാതൊരു സ്ഥാനവുമില്ല. 'ദേഹാമി നാശത്തിൽ തുനൃത മാത്രമേ ശേഷിക്കുന്നുള്ള" എന്ന ശങ്കയ്ക്കും നിരംശയ്ക്കും എ ന്നിൽ സ്ഥാനമില്ല. എന്നെന്നാൽ എന്നിൽ ആരോപിത ങ്ങളായ വിഷയങ്ങളിൽ ഒന്നുമാത്രമാണം" തുനൃതയും.

കച ശസ്ത്രം? കചാ ff തമവിജ്ഞാനം? കചവാ നിച്ചിഷയം മണ്ട?

കാ തുപ്പിഃ? കാ വിതൃഷ്ണതാം ഗതഭാന്ദാസ്യ **മേ സഭാ** 

സവ്വേദ്യങ്ങാംക്കും അതീതനായി സഭാ സ്ഥിതി ചെയ്യുന്ന എനിക്ക് തത്വശാസ്ത്രംകൊണ്ടോ ആത്മജ്ഞനോ കൊണ്ടോ നിവ്വിഷയമായ മനസ്സുകൊണ്ടോ മനസ്സിൻെറ തുപ്പികൊണ്ടോ വൈരംഗൃംകൊണ്ടോ ഇനി ഒന്നും സാധി കേണ്ടെതായി ശേഷിക്കുന്നില്ല.

കച വിഭൂറ?∵കച ചവാ ƒ വിഭൂം? കചാƒഹം? കോടം?

കച ബന്ധഃ കദചവം കോക്ഷ? സാരൂപസൂ കാ രൂപിതം

എനിക്ക് സമ്പാദിക്കേണ്ടതായി ഒരു വിഭൃയമില്ല. അതുകൊണ്ട് നശിപ്പിക്കേണ്ടതായ അജ്ഞാനവമില്ല, ദേ ഹുവിഷയങ്ങളിൽ എനിക്ക് അഹന്തയോ മമത്വമോ ഇല്ല, എനിക്ക് ബന്ധം ഉണ്ടായിട്ടേയില്ല. അഇകൊണ്ട് മേഷേം സാദ്ധ്യമായിട്ടിരിക്കുന്നമില്ല. അത്രപവും ബോധം മാത്രേവുമായ എൻെറ സ്വത്രപത്തിന് മനുഷ്യാമിത്രചം എം ഞ്ജിനെ ഉണ്ടാകനോണ്?

കച പ്രാരംബുനിേ കർമ്മരണി? ജീവനുക്തിരപി കാവാ? കച തദിഭേഹരൈപലും? നിർവിശേഷസു ഒര സദാ 4

യാതൊടെ ധമ്മവുമില്ലാതെ നിർവിശേഷനായാ സദാ സമിതിചെയ്യുന്ന എന്നിൽ പ്രാരാബ്യകമ്മമോ ജീവതുക്തി യോ വിദേഹമക്തിയോ ഒന്നുംതതെ സംഭവിക്കുനില്ല.

കചകത്താ?കചചവാ ഭോക്കോ?നിഷ്ലിയം സ്റ്റുരണം കചവം?' കാം പ്രക്ഷോം? ഫലം പോ കച? നിസ്സ്വരേഖസ്യ മേസദാ

യാരെതാനു വൃക്തിയമ്മവം ബാധിക്കാതെയും വൃ ക്തിവേവം ഇല്ലാതെയം സഭാ സ്തിചെയ്യുന്ന എന്നെ സംബന്ധിച്ചിടത്തോളം കത്താവം മോക്താവുമായ ജീ വൻ എപ്പിടെ? നൈഷ്കർദൃം എപിടെ? പിന്തയെവിടെ? അപരോക്ഷമായ ജ്ഞാണമെവിടെ? വിഷയപ്രതീതി എ വിടെ? ഇതെല്ലാം ഒരു പൃക്തിയായിരിക്കുന്ന ജീവനൊമാ ത്രം സംബന്ധിക്കുന്ന കാര്യങ്ങളാണം". ജീവഭാവത്തിനം അ ധിഷ്യനമായിരിക്കുന്ന എനിക്കു് ഇവയോട്ട് യാടെതാരു ബന്ധവുമില്ല. ഞാൻ ഇവയ്ക്കെലും അതീതനകേന്നും

**കാലേക്കേ:?കാമു**മക്ഷൂ**ർവാ**?കായോഗീ? ജ്ഞാനവാൻ കാവാ കാബ**ലാം?** കാചവാ മക്ത?സാസാക്രപേ*ട്ട്*ഹ മദായേ 6

ഞാന് ആകുന്ന അഭായവസ്തവിൽ ലോകമെവിടെ? മുമക്കു എവിടെ? യോഗി എവിടെ ജ്ഞാനി എവിടെ? ബുദ്ധൻ എവിടെ അർവഭേദങ്ങളും അദൈചതമായിരികുന്ന എന്നിൽ കല്ലിതംമാത്രമാകുന്നും കാസ്തപ്പുൻ? കാബസംഹദരാ?കാസയും? കാചനാധനം കാ സാധകാ? കാസിയിർവ്വാ സാസാത്രവേദ്യാമമായേ 7

ണാൻ ആകുന്ന അഭ്യാവസ്തുവിൽ സുഷ്യിയുമില്ല. സംഹാരവുമില്ല. സംധിക്കേണ്ടതായി മോക്ഷമോ അതിന ഉപായമായി യോഗാദ്യാസം മുതലായവ ഒന്നുംഅന്നെ വാ സൂപത്തിൽ ഇല്ല. സാധകനമില്ല, സിദ്ധിയുമില്ല. ഇടെ ല്ലാംഅജ്ഞാനകല്ലിതം മാത്രമാകുന്നു. വാന്യവത്തിൽ സതു മായിട്ടുള്ളതു് ബോധസ്വത്രപനായ ഞങ്ങമാത്രമാകുന്നു.

കാ പ്രഭാതാ? പ്രമാണംവാ? കാ പ്രദേയം? കാ ചപ്രവാ? കാകിയവിൽ? കാനകിയവിലോ? സവ്വദാ വിമലസ്യ മേ

നിത്യുക്കുന്നും ബോധസാത്രപതായ എത്താ ദൃഷ് യിൽ വിഷയിയായ ജിവണോ വിഷയജ്ഞാനത്തിന ഉപകരണമായ ഇദ്രിയാമികളോ അറിവാൻ ഒരു വിഷന മോ ഭ്രമല്ലോത്ത ഒരു വിഷയജ്ഞാനമോ ചാനുവത്തിര് ഇല്ല. പുരുക്കത്തിൽ ഞനേല്ലാതെ രണ്ടാമത്തെ ഒരു വിപാ യത്തിൽ ഭാവവം അവേവം ഇല്ല.

കാ വിക്ഷേപഃ? കാ പൈകഗ്വ്യം? കാ നിർബ്ബോയഃ കാ മുവത്ത

കച ഹർഷം? കച വിഷഭമാവാ? സർവമാ നിവ്യിയസു േ

വിക്ഷേപം, ഏകയാത, വിഷയുളുനുമായ സമാധ ജ്യാനശുന്യത, സൂഖം, ജാഖം ഇതൊന്നും നിഷ്ക്രിയറ പോധസ്വരുപനമായ എൻെ ഉഷ്ടിയിൽ വാനുവമള ഇന്നം പ്രശേദാംകൊല്ലാം ജാൻ അതിതനമുകന്നും.

യാ സ്തം 5 യാ ചാവാ ഭാബം 5 ധ്യൂർവിയുന്നതി യോഗം വാത്തായാ

സദായിയ്ലിത്തനായിരിക്കുന്ന എന്നിക്ക് ലോകല്യവ പാരമെന്തും, പരമാർത്ഥസ്ഥിതി എന്നും രണ്ടില്ല. ബാ വൃദ്ദപ്പിയിൽ ലോകവൃവം പാരമാന് തോന്നെത്ത് തന്ന ദ്രവ്യിയിൽ പരമാർത്ഥസ്ഥിതി മാത്രമാണും. വിഷയസു ഖരമനും പ്രവാത്തുള്ള വൃത്യാസവും ബാഹൃദ്ദപ്പിയിൽ മാത്രമാണും. പരമാർത്ഥട്ടപ്പിയിൽ രണ്ടും ആതാസ്വര്യപ മായ ആത്രമം മാത്രമാകന്നും.

ബന്നധം ട് യാന്നിയയും ചൂറ്റും പ്രാധ്യാം പ്രവ്യാം പ്രാധ്യാം പ്രവ്യാം പ്രവ്യാം പ്രവ്യാം പ്രവ്യാം പ്രവ്യാം പ്രവ്യം പ്രവ്യാം പ്രവ്യവ്യാം

കൂടസ"ഥാനർവ്വിഭാഗസൃ ബഹ്സ്ഥസ്യ മമ സർവഭാ 11

നിതൃശ്ശക്കാനായ എനിക്ക് മായ എവിടെ? സംസംഭ മെവിടെ? വിഷയങ്ങളിൽ മാഗമെവിടെ? വൈരാഗ്യമെ വിടെ? ജീവൻ എവിടെ? എന്നിൽ യാരതാനും സംഭാഖ്യ മല്ല. പരേശക്ഷമായി സങ്കല്ലിക്കപ്പെടുന്ന ബ്രഹംപോലം തുത്വദൃഷ്ടിയിൽ ആത്മസ്യപ്രപോയിട്ടാണ് പ്രകാശിക്കു ന്നത്ര്.

കാരയാ?കാപ സംസാരിഃ? **കാപ്രീതി**?ർവ്വിരതി കാവാ? കായ്യുപ്പോ? കാപ വൽ **ബ്രഹ്മ**?സർവദേ വിമലസൂ മേ 12

നിർവികാരവും അവിഭാജ്യവുമായ ഏകബമാണ് എ നെറെ സാത്രപം ആ സാത്രപത്തിൽ സഭാ സ്ഥിതിചെയ്യ ന്ന എനിക്ക് പ്രവത്തിയമില്ല, നിവ്വത്തികാക്കും ബന്ധ മില്ല, ബന്ധവുമില്ല. പ്രവത്തിനിവത്തികാക്കും ബന്ധ മോക്ഷങ്ങരുകം അതിതമാണ് എന്റെ സാത്രപം.

യാ ഇരു? പാഴ്സ്ക് പ്രത്യേടത്തോ വരുനിരുപായോ ശിവസ്യ മേ ചാച്ചു? കാച ളപദേശം തതാശാസ്ത്രം ഉപദേഷ്യാവ് ഉപദേശ്യനയെ ശിഷ്യൻ സമ്പാളിക്കേണ്ടതായ മോക്ഷം ഇതെല്ലാം മേഹാ മിമാനിയയെ ജീവനെ സംബന്ധിച്ച് ഏർപ്പെട്ടിട്ടുള്ള കാ രൃത്തളാണ്. മേഹബന്ധമില്ലത്തേവനും ശിവസാത്രവനു മയേ എന്നെ സംബന്ധിച്ചിടത്തോളം ഇതിനെക്കെ എന്ത് സ്ഥാനമാണുള്ളത്.

കാ ചാ ƒ സ്ക്കി?കാ ച വാ നാ ƒ സ്ക്കി?കാ ƒ സ്ക്കികൊകം? കാ ച ജായം ബഹുനാ ƒ ത്ര കിരക്കേന? കിഞ്ചിന്നേഴത്തിനുതേ മമ 14

ളുണ്ട മാത്രമായ എൻെ സാത്രപത്തെ സംബന്ധിച്ചു" ഉള്ളതെന്നോ ഇല്ലാത്തതെന്നോ പറയുന്നത്ല" ശരിയല്ല. എം ന്തെന്നാൽ ഉള്ളതിൻെയം ഇല്ലായേയയുകയും സാത്രപമാ കന്നു ഉണ്ടു. എൻെ സാത്രപം ഏകവുമല്ല, അതേകവുമല്ലും എന്നെന്നാൽ ഏകത്വത്തിനും ഏകതാസംപേക്ഷമായെ അ നേകാലത്തിനും അധിപ്പാനമായ എന്നിൽ ആരോപത്തങ്ങ ചെയ്യേമാണു". ഏകതാവും അനേകതാവും എന്തിനെയികം ഖീസ്സരിക്കും? എൻെ സാത്രപത്തെ സംബന്ധിച്ചു" ഒരു പാക്കിനും ഉത്ഥിതിയില്ല. ചുരുക്കത്തിൽ ശബ്ദശക"തി ക്കും അവിഷയമാണു" ഇലാമായ എൻെ സാത്രപം.

അഷ്ടാവകൃഗീതാ ഭാഷാവ്യപ്പോണം

സമപ്പേം.

## ഞങ്ളുടെ പ്രസിദ്ധീകരണങ്ങൾ

| ഈശാവാസ്യോപനിഷ <u>ത്ത</u> ു"          |                | 5_0 <b>0</b> |
|--------------------------------------|----------------|--------------|
| കേനോപനിഷ <u>ത്ത</u> ്                | حبت            | <b>15_00</b> |
| <b>കാഠകോപനി</b> ഷ <u>ത്ത</u> "       |                | 30_00        |
| പ്രശ"നോപനിഷത്ത്                      |                | 25_00        |
| <b>മണ്ഡകോ</b> പനിഷത്ത്ര°             |                | 20_00        |
| മാണ്ഡൂക്യോപനിഷ <u>ത്ത</u> ്          | سبت            | 35_00        |
| തൈത്തിരീയോപനിഷത്തു                   |                | 30_00        |
| ഐതരേയോപനിഷത്തു                       |                | 12_00        |
| ഗേവദംവൂയ (ചെർതും)                    | ميتته          | 15_00        |
| തത്ത്വബോധം                           | <b>ىت</b>      | 10_00        |
| ഞാനാരു <sup>v</sup> ?                | صيت            | 10_00        |
| വിഗ്രഹാരാധന                          | مينيد          | 10_00        |
| <b>ശ്യാമളാ</b> ദണ്ഡകം                |                | 10_00        |
| പ്രസ്ഥാനഭേദം                         | Survey Control | 10_00        |
| <b>അഷ്ടാ</b> വക്രഗീതാ                | حتب            | 40_00        |
| ഭത്താത്രേയാവധുതഗീത                   | -              | 20_00        |
| ഗൃഹസ്ഥാശ്രമ ധർത്മം                   | مند            | <b>5</b> _00 |
| ശിവസഹസ്രനാമം                         | n-wings-       | 5_00         |
| How To Be Happy (?)                  |                | 5_00         |
| അദ്ധ്യാത്ത രാമായണം                   | -              | 50.00        |
| [ശിമദ് ഗേവദ്ഗീത (ശാങ്കുമോഷ്യസഹ       | ിതം)           | 140_00       |
| ദേവീസ്തോത്രത്തേതയം                   | ,              | 20_00        |
| വിഷ <sup>ം</sup> ൺസഹസ്രനാമം          | منتن           | 10_00        |
| നിതൃകർമ്മചന്ദിക                      |                | 10_00        |
| ശിവമഹിമ്നു സ്ലോത്രം                  | ********       | <b>3</b> _00 |
| <b>്രീഹരിഹരപത്ര സഹസ്രനാമസ്സോത്രം</b> | منده           | 7_00         |
|                                      |                |              |

സഭാനന്ദ് പ്രസ്ന് . (Regd)

V, P, P, അയക്കുന്നതല്ല. കമ്മീവന്വ്യവസ്ഥയിൽ പുസ്തകം വിതരണംചെയ്യും,