



وَمَعَهُ مَخْتُصْرِيشِرْج العَـ لاَمَة جَسَنَيْن مُحَدّ مَخْلُوفْ

مُفتى الدُب المطرب ق. رَحْ الله

مكت برالمحدك

يَعْقِينَ أَجْلَ الْسَالِمَ ا

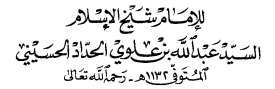
.

حُقوق الطّبَع مَعْفوظة للنّاشِر الطبع السادسة ستنة ١٣٩٤هـ - ١٩٧٤م طبعة مكتبة الهداية الأولى 1217 ه - 1997 م

مكتّ بذالهدًا ينر

صت : ٥٣٩٥ - ١٣ بَيروت - لَبْ نَان

يَقْتِدُونُ فَإِلَى لَيْنَا وَرُ



وَمِعَهُ مَخْتَصْرُسِيْرُح العَـ لاَمَة جَسَنَةُن مُحَدّ مَخْلُوُفْ مُفت بي الدُبَتِ اوالمصَّرِبَتِ ٢ - رَحَمَ هُ الله

مكت چرالمحدر كي

· .

بسم الله الرحم التحييم

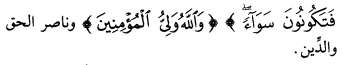
الحمدُ لله، والصلاةُ والسلامُ على سيدنا ومولانا محمد رسول الله، وعلى آله وأصحابه. ومن اتبع هداه. وبعدُ، فقال قـال الله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلدِّينَ عِنــَدَ ٱللَّهِ ٱلْإِسْ لَكُمُّ ﴾. وقال تعالى: ﴿ وَمَن يَبْتَغِ غَيْرَ ٱلْإِسْلَكِم دِينَا فَلَن يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُوَ فِي ٱلْآخِرَةِ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴾. وقال تعالى: ﴿ أَفَغَا يُرَدِينَ ٱللَّهِ يَبْغُونَ وَلَهُ وَأَسْلَمُ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ طَوْعَا وَكَرْهَا وَإِلَيْهِ يُرْجَعُون ﴾ وقال تعالى : ﴿ ٱلْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتَمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ ٱلْإِسْلَامَ دِينًا ﴾ . وقال تعالى ﴿ فَأَقِمْ وَجْهَكَ لِلدِّينِ حَنِيفَأَفْطَرَتَ ٱللَّهِ ٱلَّتِي فَطَرَبَ ٱلنَّاسَ عَلَمُ أَلَا بَدِيلَ لِخَلْقِ ٱللَّهِ ذَلِكَ ٱلدِّينَ ٱلْقَيَّمُ ﴾ . فالإسلامُ الذي جاء به سيدنا محمد رسول الله ﷺ هو الدِّينُ الذي ارتضاه الله لعباده، وهو دينُ الفطرة، والملة الحنيفيّةُ السمحة، التي لا نجاة لعبد إلا باتِّباعها اعتقاداً وعملًا.

وإن أهمّ مباني الإسلام الحنيف وعمادَ الدين الحق: هو (شهادة أن لا إله إلا اللَّهُ، وأن محمداً رسولُ الله ﷺ). وهي الكلمة الجامعة لما يجب على كل مكلف الإيمانُ به من العقائد في حق الله تعالى وحق رسوله ﷺ، ولـذا من العقائد في حق الله تعالى وحق رسوله ﷺ، ولـذا ولـذا الشارع تـرجمةً عمّا في القلب من الإيمان، والتصديق واليقين ولم يقبل من أحدٍ الإيمانَ إلا بالشهادة بها.

وقد فصّل مضمونها، وأوضح مقصودها: الإمامُ المجدِّدُ شيخُ الإسلام الشريف: «عبدالله بن علوي الحداد الحسيني الحَضْرَمي الشافعي» المتوفى بمدينة «تَريم» إحدى مدن حضرموت في سنة ١١٣٢ هـ رحمه الله؛ فيما ذكره في خاتمة كتابه «النصائح الدينية» من (عقيدة الإسلام) التي أجمع عليها أهل السُّنة والجماعة، وهم الفرقة الناجية المرضيِّة، ودَرَج عليَها السلف الصالح من الأمة.

## \* \* \*

ولما كانت العقيدة الإسلامية هي الرأسَ بالنسبة للأعمال، كالصلاة والزكاة والصوم والحج، والأساس الذي تتوقف عليـه صحتُها والاعتـدادُ بها، وكـانت هذه العقيدة التي أملاها الإمام الحداد صافيةً نقيةً، واضحـةً جليَّةً، وهي منهاج المؤمنين، وعُدَّة الأمن وسبيل النجـاة يوم الدين: رأينا أداءً لواجب الـدعوة إلى الله والنصيحةِ لعامة المسلمين أن نُفردها في هـذه الوُريقـات، ونَدْعُـوَ المسلمين، (وخاصَّةً الناشئة) في المدارس والمعاهد إلى استظهارها، وتدبُّر معانيها، والتحصُّن بها من الضلالات الفَاشية، والأهواءِ الفاشية التي يروِّجها أعداء الإسلام في كل مكان وزمان كيداً له وكرهاً ﴿ وَمَاكَيْدُ ٱلْكَنفرينَ إِلَّافِي ضَكَلٍ ﴾ ﴿إِنَّهُمْ يَكِيدُونَ كَيْدَانَ وَأَكِيدُ كَيْدَانَ فَهَهِّلِٱلْكَفِرِينَأَمْهِلْهُمْ رُوَيَّذًا ﴾ ﴿وَدُّواْلَوْ تَكْفُرُونَ كَمَاكَفَرُواْ



وإننا نهيب بالعلماء والوعَّاظ الذين حُمِّلُوا أمانة العلم والدعوة إلى الحق، والإرشاد إلى الهدى: أن يتخوَّلوا العامة شِيباً وشباناً في دروسهم ومجالس وعظهم بالقول فيها وشرح معانيها، شرحاً واضحاً مختصراً، لا تعرُّضَ فيه لمخالِفٍ معانِد، ولا لِمَا لا ضرورة تدعو إليه من تفصيلات واصطلاحات فنية، وبذلك ترسخ العقيدةُ الحقَّة في قلوبهم، ويُشرِق نورُها في صدورهم، ويكونون من المؤمنين باللَّهِ ورسولِهِ وكتابِهِ على بيِّنة ويقين، ومن السعداء الناجين يوم الدين.

\* \* \*

ولدى الشروع في الطبعة الثانية لهذه العقيدة، فتح الملك العلاَّم، بهذا الشرح الموجز وخاتمته، فلله تعالى الحمد والمنة على هذا الإِنعام.

واللَّهَ نسأل: أن يحفظنا من زَيْغ القلوب ووسـاوس الصدور، ونزعاتِ الأهواء، ومن جميـع الفتن، ما ظهـر منها وما بطن، وأن يلهمنا الرشدَ والسَّداد، ويوفقنا لما به النجاة يوم التناد، ويفقهنا في الدين حتى نعلمه علم اليقين، ونكون في الآخرة مع النبيين والصديقين والشهداء والصالحين.

حبب حسنين محمد مخلوف مفتي الديار المصرية السابق وعضو جماعة كبار العلماء

۱۰ رجب سنة ۱۳۸۱ هـ ۱۸ ديسمبر سنة ۱۹۶۱ م

قال الإمام السيـد عبدالله بن علوي الحـداد نفع الله بە :

الحمد لله وحدَه، وصلًى الله على سيدنا محمد وآله وصحبه وسلم. وبعد، فإنًا نعلمُ ونعتقدُ، ونؤْمِنُ ونوقِنُ ونشهدُ<sup>(١)</sup> أنّ لا إلٰهَ إلاّ اللَّهُ وحدَه لا شريكَ له<sup>(٢)</sup>. إلٰهُ عظيمٌ، مَلِكَ<sup>(٣)</sup>

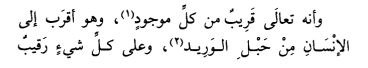
- (١) بين بهذه المتعاطفات: أنَّ العلم بهذه العقائـد الآتية يجب أن يكون يقينياً جازماً عن نـظر واستدلال. لا تشـوبه شـائبة من الجهل أو التردد، أو التقليد المحض أو الهوى.
- (٢) «لا إله إلا الله» لا معبود بحق، ولا مستغنياً عما سواه، ومفتقراً إليه كل ما عداه إلا الله تعالى، حال كونه «وحده لا شريك له» في ذلك. ويندرج في ذلك جميع العقائد المتعلقة به تعالى. (٣) «ملك» – بكسر الـلام –: ذو الملك والعـظمـة والسلطان، =

كِبِيرٌ، لا ربَّ سواه، ولا معبودَ إلا إيَّاه. قـدِيمُ أَزَلِيُّ('')، دائمٌ أبدِيٌّ<sup>(٢)</sup>. لا ابتداءَ لأوَّلِيَّتِهِ، ولا آنتهاءَ لأخِريَّتِهِ أَحَدٌ صَمَدُ ﴿لَمْ يَكِلِدُ وَلَمْ يُولَـدُ ٢ ِتُخُفُوًا أَحَــ *أَنْ لا شبية لـه وَلا نَـظِيـرَ<sup>(٣)</sup>، و ﴿لَيْسَ* كَمِثْلِهِ، شَح بَ أُوَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ».

- = متصرِّف في خلقه بالتدبير التام؛ قال تعالى: ﴿هو الله الذي لا إله إلا هو الملك﴾ «سورة الحشر».
- (۱) «قديم» لا ابتداءَ لوجوده «أزَليٌّ» بفتح الزاي -: نسبة إلى
   الأزل، وهو القدم.
- (٢) «دائم»: باق لا انتهاء لوجوده «أبديًّ» نسبة إلى الأبد، وهو لغة الدائم، قال تعالى: ﴿هو الأول والآخر» «سورة الحديد» أي الأول قبل كل شيء بلا بداية، والآخر بعد كل شيء بلا نهاية.
- (٣) «أحد»: منفرد في ألوهيته وربوبيته فلا شريك له فيهما. «صَمَد» مقصود في الحوائج على الدوام لكمال قدرته «لم يَلد» فمن زعم أن له تعالى ولداً، فقد ضل وكفر. «كفواً» مثلاً وشبيهاً في ذاته وصفاته وأفعاله «سورة الإخلاص».

وأنَّه تعالى مُقَـدَّسٌ عن الزّمـان والمكـان<sup>(١)</sup>، وعن مشابهة الأكْوان<sup>(٢)</sup>، ولا تُحِيط به الجهاتُ<sup>(٣)</sup>، ولا تَعْتَرِيه الحادِثات<sup>(٤)</sup> مُسْتَو على عرشـه على الْوَجْـه الّذِي قـالَهُ، وبالمعنى الذي أراده، استواءً يليقُ بِعِزِّ جلالِه، وعُلوِّ مَجْدِهِ وكِبْرِيائه<sup>(٥)</sup>.

- (۱) «مقدًس»: مطهًر منزًه عن جميع النقائص، وسمات الحدوث،
   ومنها الزمان والمكان؛ فلا يقارنه زمان، ولا يحويه مكان. إذ
   هو الخالق لهما، فكيف يحتاج إليهما!؟.
- (٣) «لا تحيط به الجهات»: كقدّام وخلف وفوق وتحت، ويمين وشمال، إذ هي نسب حادثة بحدوث الأشياء، والله تعالى قديمً أزليٌّ.
- (٤) «لا تعتريه الحادثات»: لا تطرأ عليه؛ كالأمراض والاحتياج، والحركة والسكون؛ والجوع والشهوة، ونحو ذلك مما يحدث للخلق وينافي الجلال والكمال الإلهي.
- ٥) قال تعالى: ﴿الرحمنُ على العرش استوى والإيمان =



- بالاستواء واجب، وإنْ جهلت حقيقة العرش وكيفية استوائه تعالى عليه.
   تعالى عليه .
   ولما قام البرهان على تنزهه تعالى عن الحيِّز والمكان والجهة،
   كسائر لوازم الحدوث وجب أن يكون استواؤه على عرشه لا بمعنى الاستقرار والتمكن، بل بالمعنى اللائق بجلاله تعالى .
   (1) «قريب:» أي بعلمه، فلا يبعد عنه شيء، لا قرب مكان لاستحالته عليه تعالى ، كما فى قوله تعالى : ﴿وهو معكم﴾
- أي بعلمه المحيط، وقوله تعالى : ﴿وَنَحَنَ أَقَرِبُ إِلَيْهِ مَنَ حَبَّلَ الوريدَ أي بعلمنا، بقرينة قوله قبله : ﴿وَنَعَلَمُ مَا تُوسُوس بِهُ نفسه، وقوله : ﴿ما يكون من نجوى ثلاثة إلا هو رابعهم ولا خمسة إلا هو سادسهم ولا أدنى من ذلك ولا أكثر إلا هو معهم، أي بعلمه المحيط، بقرينة قوله قبله : ﴿يعلم ما في السموات والأرض؟ .
- (٢) «الوريد»: عرق في باطن العنق يجري فيه الـدم ويصل إلى جميع أجزاء البدن، والحبل العرق وهو مثل لفرط القرب قال تعالى: ﴿ونحن أقرب إليه من حبل الوريد﴾.



- (۱) «رقيب»: حفيظ لا يغفل (وكان اللَّهُ على كل شيء رقيباً)»
   «شهيد» عليم بما ظهر وما بطن، علم مشاهدة (إنَّ اللَّهَ على
   كل شيء شهيد».
- (٢) «حيًّ»: متصف بالحياة الدائمة، التي لا بداية لها، ولا نهاية «قيوم»: عظيم القيام بتدبير خلقه «سِنَة»: غَفوة ونعاس، وهو النومة الخفيفة «آية الكرسي».
- (٣) «البديع»: المبدع والمنشىء للأشياء بلا احتذاء ولا اقتداء. «قضى أمراً»: أراده، قال تعالى: ﴿إنما أمره إذا أراد شيئاً أن يقول له كن فيكون، أي أحدث فهو يحدث.
- ٤) «وكيل»: متصرِّف في كل شيء كيف يشاء، أو حفيظ عليه، أو شهيد «آية ٦٢ الزمر».

وأنبه تعالَى على كـلِّ شيءٍ قـديـرُّ<sup>(١)</sup>، وبكـلِّ شيء عليم" ﴿قَدْ أَحَاطَ بِكُلِّ شَيْءٍ عِلْمَاً ﴾" ﴿ وَأَحْصَى كُلَّ شَيْءٍ عَدَدًا ﴾<sup>(٤)</sup> ﴿ وَمَا يَعْزُبُ عَن رَّبِّكَ مِن مِّثْقَالِ ذَرَّةٍ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فِي ٱلسَّمَاءِ ﴾ (\*) ﴿ يَعْلَمُ مَا يَلِجُ فِي ٱلْأَرْضِ وَمَا يَخْرُجُ

- (١) «قدير»: متَّصف بالقدرة الأزلية التامة ﴿إِنَّ الله على كل شيء قدير» فـلا شيء من الممكنات «وهي التي يجـوز وجودهـا وعدمها» إلا وهو في قبضة قدرته، وتحت قهره وسلطانه.
- (۲) «عليم»: متصف بالعلم الأزلي ﴿وهو بكل شيء عليم» يعلم أزلًا كل شيء، واجباً كان أو مستحيلًا، على وجه الإحاطة به على ما هو به دون سبق خفاء.
- (٣) أي أحاط علمه بكل شيء: فلا تخفى عليه من أمره خافية «آخر سورة الطلاق».
- ٤) أي أحصى عدد كل شيء وحصله، وأحاط به «آخر سورة
   ٤) الجن»
- (٥) «ما يعْزِبُ عن ربك» : ما يغيب ويبعد عن علم ربك «من مثقال ذرة» : أصغر نملة، وتطلق الذرة على الهباءة «آية ٦١ يونس».

مِنْهَاوَمَا يَنزِلُ مِنَ ٱلسَّمَآءِ وَمَا يَعْرُجُ فِيهَاً وَهُوَ مَعَكُمُ أَيْنَ مَا كُنُتُمُ وَٱللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾(''. ﴿ يَعْلَمُ ٱلسِّرَّ وَأَخْفَى ﴾(''. ﴿ وَيَعْلَمُ مَافِ ٱلْبَرِ وَٱلْبَحْرُ وَمَاتَسَقُطُ مِن وَرَقَةٍ إِلَّا يَعْلَمُهَا وَلَاحَبَّةٍ فِى ظُلُمَتِ ٱلْأَرْضِ وَلَا رَطْبِ وَلَايَابِسٍ إِلَّافِى كِنَبِ شُبِينٍ ﴾(").

- (۱) «ما يلج في الأرض»: ما يدخل فيها من بذور وكنوز وموتى. «ما يخرج منها»: من نبات ومعادن وغيرها. «ما ينزل من السماء»: من أمطار وملائكة، وعذاب ورحمة. «وما يعرج فيها»: ما يصعد إليها من أعمال ودعاء وأرواح وغير ذلك. «وهو معكم»: مصاحب لكم بعلمه المحيط، حتى بالسرائر والخواطر النفسية «آية ٤ الحديد».
- (٢) قال تعالى: ﴿فَإِنَّه يعلم السرَّ وأَخفى﴾ «طه آية ٧»، والأخفى خواطر النفوس وأحاديثها. قال تعالى: ﴿وأُسرُّوا قـولكم أو أُجْهروا به إنَّه عليمٌ بذات الصدور﴾.
- (٣) «كتاب مبين»: هو اللوح المحفوظ؛ أو العلم الأزلي «آية ٥٩ الأنعام».

وأنه تعالَى مُريدُ للكائِنَاتِ<sup>(١)</sup>، مُدبِّرُ للحادثات<sup>(٢)</sup>. وأَنَّه لا يكونُ كائنٌ من خير أو شَرِّ، أوْ نَفْع ، أو ضُرِّ، إلا بقَضائِهِ ومَشيئَتِه، فما شاءَ كان، ومًا لم يَشَأً لَّم يَكُنْ ولو آجْتَمَعَ الخلْقُ كلُّهم عَلَى أن يُحَرِّكوا في الوجود ذرَّةً أوْ يُسَكِّنُوها دون إرادَتِهِ تعالى لعَجَزوا عنه.

وأنه تعالى سميعُ بصيرُ<sup>(٣)</sup>، متكلَّمُ بكلام ٍ قديم ٍ أزليّ ٍ

- (١) «مريد»: متصف بالإرادة الأزلية، وهي تتعلق بإيجاد الأشياء الممكنة في أوقاتها المحددة لها، على وفق ما سبق به العلم الأزلي، فلا موجود منها إلا وهو مستند إلى مشيئته. وصادر عن إرادته فهو تعالى: ﴿فَعَال لما يريد﴾. ﴿يضلُّ من يشاء ويهدي من يشاء﴾ ﴿فمن يرد اللَّهُ أن يهدَيهُ يشْرَحْ صدْرَهُ للإسلام وَمَنْ يُرِدْ أن يُضِلُّه يجعلْ صدْرَهُ ضيَّقاً حَرَجاً كأنَّما يَصَّعَدُ في السماء﴾.
- (٢) «مدبِّر»: متَّصفٌ بالتدبير والإحكام ﴿يدبرُ الأمر من السماء إلى
   الأرض؟ .
- (۳) «سميـع بصيـر»: متّصف أزلًا بــالسمـع والبصــر لجميــع الموجودات بـدون حاسـة وآلة، لتنـزهه تعـالى عن مشابهـة =

- لا يشْبِه كلامَ الخلق<sup>(۱)</sup>. وأنَّ القرآنَ العظيم كلامُهُ القديمُ، وكتابُه المنزَّلُ على نبيِّه ورسولِهِ محمدٍ صلّى الله عليه وسلم. وأنهُ سبحانه الخالقُ لكلِّ شيء<sup>(۲)</sup>، والرازقُ له والمدبِّرُ
- الحوادث، فلا يعزُب عن رؤيته هواجس الضمير، وخفايا الوهم والتفكير، ولا يشذُّ عن سمعه دبيب النملة السوداء، في الليلة الظلماء، على الصخرة الصماء وليس كمثله شيء وهو السميع البصير».
- (۱) «متكلم»: متصف بكلام أزلي قديم، ليس بصوت ولا حرف؛ فلا يشبه كلامُه كلامَ الخلق، كما لا تشبه ذاتُه الذوات، ولا وجودُه وجودَ المخلوقات، قال تعالى: ﴿وكلَّم اللَّهُ موسى تكليماً﴾ فله تعالى كلام هو صفة له أزلية قائمة بذاته تعالى، تتعلق تعلق دلالة بما يتعلق به العلم الأزلي .
- (۲) «الخالق لكل شيء»: بقدرته من المواد والصور، والقوى، والقدر والحسيّات والمعنويات؛ والعلم والمعلومات، وغير ذلك فوالله خلقكم وما تعملون» فالله خالق كل شيء وهو على كل شيء وكيل» فكل حادث في العالم فهو فعله وخلقه واختراعه تعالى لا خالق له سواه. ولا محدث له إلا إياه.

وَأَنَّه تعالى حكيمٌ في فعلِهِ، عَـدْلٌ في قضائـه؛ لا يُتَصَوَّرُ منه ظلمٌ ولا جَوْرٌ، ولا يجبُ عليه لأحدٍ حقٌّ<sup>(۱)</sup>؛ ولو أنه سُبحانه أهلكَ جميعَ خلقهِ في طَرْفَة عَيْنِ لم يكن بذلك جائراً عليهم، ولا ظالماً لهم، فإنهم مِلْكُه وعبِيدُه، وله أن يفْعَلَ في ملكِهِ ما يَشاءُ، وما ربُّك بظلاًم للعبيد، يُثيبُ عبادَه عَلَى الطاعاتِ فضْلاً وكَـرَماً، ويعـاقبُّهُم على المعاصي حكمةً وعَدْلاً.

(۱) بل الحق واجب له على كل أحد، إذ هو سبحانه الرب المنعم المتفضل بالإيجاد والإمداد، والتدبير والإرشاد. والإنعام على جميع العباد فوإن تعدوا نعمة الله لا تحصوها».
وفي الحكم العطائية: «نعمتان ما خَرَج موجود عنهما. ولا بد لكل مكون منهما: نعمة الإيجاد، ونعمة الإمداد».

(۳) «وبالقدر خيره وشره»: أي ونؤمن بأنه تعالى قدر في الأزل ما =

ونشهد أنَّ محمداً عبـدُ اللَّهِ ورسولـه(١)، أَرْسَلَهُ إلى

سيقع من الأشياء، خيراً كان أو شراً. وعلم أنه سيقع في زمان ومكان حددهما وعلى صفات مخصوصة أرادها؛ فهو يقع حتماً فيما لا يزال بقدرته على حسب ما قدره وأراده سبحانه أزلًا، وحسبما اقتضته حكمته تعالى: ﴿إِنَّا كُلُّ شَيء خلقناه بقدر، ﴿خلق كل شيء فقدَّره تقديراً، ﴿وكل شيء عنده بمقدار، فهو واقع منه تعالى خلقاً وإيجاداً، ومن العبد فعلًا، واكتساباً، ولذا يثاب عليه ويعاقب ﴿وما بكم من نعمة فمن الله، ﴿قُمْ لَنْ يُصِيبُنَا إِلَّا مَمَا كَتَبَ اللهُ لَنَا﴾ أي قَـدَّره وقضاء ﴿وما أصابكم من مصيبة فيما كسبت أيديكم﴾ ﴿لها ما كسبت وعليها ما اكتسبت﴾ ﴿وإن تصبهم حسنة يقولوا هـذه من عند الله، وإن تصبهم سيئة يقولوا هذه من عندك، قل كلُّ من عند الله فما لهؤلاء القوم لا يكادون يفقهون حديثاً﴾ . ومن الأدب في غير مقام التعليم والبيان: أنْ لا ينسب الشر إليه تعالى وإن كان هو الخالق المقدِّر له ـ فافهم. وأما القضاء من الله تعالى: فهو فَصْل الأمر بعد تقديـره، فهو أخصَّ من القدر. وقد قيـل إنَّ القدر بمنـزلة الشيء المعـد للكيل، والقضاء بمنزلة الكيل.

(1) في الصحيحين: «ما من أحدٍ يشهـدُ أن لا إله إلا الله، وأنَّ =

الجنِّ والإنس، والعَرَب والعَجَم ـ بالهُدَى ودِين الحق<sup>(١)</sup>، لِيُظْهِرَه على الدين كلَّه ولو كَرِه المشركون.

وأَنَّه بلَّغ الرسالةَ وأدَّى الأمانَة، وَنَصحَ الأمَّةَ، وكشَفَ الغُمَّة<sup>(٢)</sup>، وجاهَدَ في الله حقَّ جهادِه، وأنه صادقٌ أمينٌ، مؤيَّدٌ بالبراهين الصادِقة، والمعجزاتِ الخارقةِ<sup>(٣)</sup>. وأنَّ الله فرضَ على العباد تصديقه وطاعتَه واتَّبَاعَهُ.

وأنَّه لا يقْبَل إيمان عبدٍ ـ وإن آمَنَ به سبحانه ـ حتى

- = محمداً رسول الله، إلا حرَّمه الله على النار» أي عاملًا بمقتضاهما.
- (۱) «بالهدى ودين الحق»: ﴿هوَ الذي أرسل رسوله بالهدى ودين الحق﴾ أي بالقرآن ودين الإسلام ﴿ذلك الكتابُ لا رَيْبَ فيه هدىً للمتقين﴾، ﴿إنَّ الدين عند الله الإسلام﴾، ﴿ولا يَدينونَ دين الحق من الذين أوتوا الكتاب﴾ الآية.
- (۲) «كشف الغُمَّة»: أزال الجهالة، وما كمان عليه النماس من الضلالة فاهتدوا إلى سواء السبيل.
- (٣) وأعظمها وأبقاها وأدْومها القرآنُ العظيم المعجز لجميع البشر والجن ﴿لا يأتونَ بِمثله ولو كان بِعضهم لبِعض ظهيراً﴾.

يؤمِنَ برسالة محمد ﷺ، وبجميع ما جاء به، وأخبرَ عنه من أمور الدنيا والآخرةِ والبَرْزَخ<sup>(۱)</sup>.

«ومن ذلك» أن نُؤمن بسؤال ِ، مُنكرٍ ونَكيرٍ للموتى : عن التوحيدِ والدِّين والنُّبوَّة <sup>(٢)</sup>.

وأن يُؤمِنَ بنعيم القَبْرِ لأهل الـطاعةِ وبعـذابِه لأهـل المعصيةِ<sup>(٣)</sup>.

- (۱) «البرزخ»: ما بين الموت ويوم البعث والنشور (ومن ورائهم برزخ إلى يوم يبعثون».
- (٢) «منكر ونكير»: هما مَلَكان يدخلان القبر فيسألان الميت مؤمناً كان أو كافراً، عما ذكر، بعد أن يعيد الله إليه الحياة بقدر ما يفهم الخطاب ويجيب، وهي حياةً بزرخية خاصة، وبعده يكون القبر روضة من رياض الجنة، أو حفرة من حفر النار.
   (٣) «لأهل المعصية»: هم الكفار، والفساق. قال تعالى: ﴿النارُ يُعرضونَ عليها غُدواً وعشيًاً ويومَ تقـومُ الساعة ادْخِلوا آلَ فرعونَ أشدً العذاب﴾ وقد استعاذ ﷺ من عذاب القبر وفي ذلك وردت أحاديث كثيرة، متواترة المعنى.

- (۱) «وأن يؤمنَ بالبعث» إلخ . . . : قال تعالى : ﴿ثم إِنَّكُم يوم القيامة تُبْعثون ﴾ ﴿كما بدأكم تعودون ﴾ ﴿الله يبدأ الخلق ثم يعيده ثم إليه ترجعون ﴾ ﴿ما خلقكم ولا بعثكم إلا كنفس واحدة ﴾ ﴿وهو أهون عليه ﴾ ومن أنكرَ ذلك كفَرَ لجحوده قدرة ربه وتكذيبه كلامه تعالى .
- (٢) «وبحشر الأجساد والأرواح»: دلَّ على ذلك قوله تعالى:
   ﴿وزوجناهم بحور عين﴾، ﴿يطوف عليهم ولدان مخلدون بأكواب وأباريق وكأس من معين﴾ ﴿ونحشر المجرمين يومئذ زُرْقاً﴾، ﴿كلما نضجت جلودهم بدلناهم جلوداً غيرها ليذوقوا العذاب﴾، ﴿يوم تَشْهَدُ عليهم ألستتُهم وأيديهم وأرجلُهم بما كانوا يعملون». وفي الحديث: «إنكم محشورون إلى الله تعالى حفاة، عراةً غرلًا» إلى غير ذلك من الآيات والأحاديث تعالى حفاة، عراة غرلًا» إلى غير ذلك من الآيات والأحاديث على على حفاة، عراق مالحمر الحماني، ولا يصح صرفها مع كثرتها عن ظواهرها، والقدرة صالحة لذلك قطعاً، كما قدمنا.

مُسَامَحٍ ومَنَاقَش، وإلىٰ مَنْ يدخلُ الجنة بغير حساب. وأن يُؤْمِنَ بـالميـزانِ الـذي تـوزَن فيـه الحسنــات والسيئـاتُ<sup>(۱)</sup> وبـالصـراطِ وهـو جِسْـرٌ ممـدودٌ على مَتْن جهنَّمَ<sup>(۲)</sup>، وبحَوْض نبيَّنا محمدٍ ﷺ: «الذي يَشـربُ منه المؤمنون قبلَ دخولَ الجنة، وماؤه من الجنةِ»<sup>(۳)</sup>.

- حتابك كفى بنفسك اليوم عليك حسيباً ﴿وإن تبدوا ما في أنفسكم أو تخفوه يحاسبكم به الله، فيغفرُ لمن يشاء، ويعذب من يشاء والله على كل شيء قدير، ﴿فأما من أوتى كتابه بيمينه فسوف يحاسب حساباً يسيراً وينقلب إلى أهله مسروراً، الآية. وفي الحديث: «من نوقش الحساب عُذَب». والمناقشة: التحقيق والتدقيق والاستقصاء.
- (١) «وأن يؤمن بالميزان»: ﴿وَنَضَعُ الموازينَ القسطَ ليوم القيامة»، ﴿والوزنُ يومئذٍ الحق: فمن ثَقُلَتْ موازينُهُ فأولئك هم المفلحون ومن خفَّت موازينهُ فأولئك الذين خَسِروا أنفسَهُم بما كانوا بآياتنا يظلمون».
- (۲) «وبالصراط»: قال تعالى: ﴿فاهدوهم إلى صِرَاط الجحيم.
   وقفوهُم إنَّهُم مسئولونَ».
- (۳) في صحيح مسلم: «يشخب فيه ميزابان من الجنة. من شرب =

وأنْ يُؤْمِنَ بشفاعةِ الأنبياء، ثم الصدِّيقين والشهداء، والعلماءِ والصالحينَ والمؤمنينَ. وأنَّ الشفاعةَ العُـظمَى مخصوصةُ بمحمّدٍ ﷺ<sup>(١)</sup>.

وأنْ يُؤْمِن بإخراج مَنْ دَخَل النار من أهل التوحيد، حتى لا يُخَلّد فيهـا مَنْ كـان في قلبـه مِثقـالُ ذَرَّةٍ من إيمانٍ<sup>(٢)</sup>. وأنَّ أهلَ الكفرِ والشِّركِ مُخَلّدُون في النار أبدَ الآبدينَ،و وَلَا**يُحَفَّفُ عَنْهُمُ ٱلْعَذَابُ وَلَاهُمْ** يُنْظَرُونَ ف وأنَّ المــؤُمِنينَ مُخَلّدون في الجـنـة أبـداً سَـرْمـداً<sup>(٣)</sup>

- = منه لم يظمأ أبداً، ماؤه أشد بياضاً من اللبن وأحلى من العسل».
  - (١) أي في فَصْلِ القضاء، وله ﷺ شفاعات أخرى.
- (٢) «وأن يؤمن بإخراج»... إلخ: لقوله تعالى: ﴿فمن يعمل مثقال ذرةٍ خيراً يره﴾. وقوله: ﴿وعد الله المؤمنين والمؤمنات جناتٍ تجري من تحتها الأنهار﴾. وقوله: ﴿إن المدين آمنوا وعملوا الصالحات كانت لهم جنَّات الفردوس نزلاً: خالدين فيها لا يبغون عنها حولاً﴾.

﴿لَا يَـمَشَّهُمَ فِيهَا نَصَبُّ <sup>(١)</sup> وَمَاهُم مِّنْهَا بِمُخْرَجِينَ ﴾ <sup>(٢)</sup>. وأنَّ المؤمنينَ يَرَوْنَ ربَّهم في الجنة بأبصارِهم، على ما يلِيق بجلالِهِ وَقُدس ِ كماله<sup>(٣)</sup>.

وأنْ يعتقِدَ فَضْلَ أصحاب رسول الله ﷺ وتـرتِيبَهُم، وأنهم عدولٌ خيارٌ أُمناءُ، لا يجوزْ سَبُّهُمْ، ولا القَدْحُ في أحدٍ منهْم، وأنَّ الخليفَة الحقّ بعدَ رسولِ الله ﷺ: «أبو

- «النصب» محركاً -: التعب والإعياء.
- (٢) دل على الخلود في الجنة والنار وعدم فنائهما: الكتاب والسنة والإجماع، ولا عبرة بمن شذً عنه فضل.
- (٣) «يرون ربهم» إلخ . . : قال تعالى : ﴿وجوه يومئذ ناضرة إلى ربها ناظرة ﴾، وهذه الرؤية هي المرادة من الزيادة في قوله تعالى : ﴿للذين أحسنوا الحسنى وزيادة ﴾ فيرى سبحانه لا في مكان ولا جهة ، ولا باتصال شعاع ، ولا ثبوت مسافة بين الرائين وبينه تعالى ، بل على الوجه الذي يليق بقدسيته وجلاله سبحانه! وفي صحيح مسلم : «وما بين القوم وبين أن ينظروا إلى ربهم إلا رِدَاء الكبرياء على وجهه في جنَّة عدن».

بكر الصِّدِّيقُ»، ثم «عمر الفاروقُ»، ثم «عثمانُ الشهيدُ»، ثم «عليُّ المـرتَضى»<sup>(۱)</sup>، رضي الله تعـالى عنهم، وعن أصحــابِ رسـولِ الله ﷺ أجمعين، وعن التــابعين لهم بإحسان إلى يـوم الدين، وعنَّا معهم برحمتـك اللَّهُمَّ يا أرْحَم الراحمين.

(تمت عقيـدة الإسـلام الحنيف الصـافيـة المنجيــة بحمد الله وتوفيقه).

إِقُلْ يَتَأَيَّهُا ٱلنَّاسُ إِنِّى رَسُولُ ٱللَّهِ إِلَيْ حَكْمُ
 مَعَيْعَا ٱلَّذِى لَهُ مُلْكُ ٱلسَّمَنُونِ وَٱلْأَرْضِ لَآ إِلَهَ إِلَاهُو
 مَعَيْعَا ٱلَّذِى لَهُ مُلْكُ ٱلسَّمَنُونِ وَٱلْأَرْضِ لَآ إِلَهَ إِلَاهُو
 يُحْي وَيُمِيتُ فَعَامِنُوا بِٱللَهِ وَرَسُولِهِ ٱلنَّبِي ٱلْأُمِيّ
 يُحْي وَيُمْيتُ فَعَامِنُوا بِٱللَهِ وَرَسُولِهِ ٱلنَّبِي ٱلْأُمِيّ
 اللَّذِي يُؤْمِنُ بِٱللَهِ وَكَلِمَن وَاتَبِعُوهُ لَعَلَقُهُمُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَعَامِ لَهُ اللَّهُ وَرَسُولِهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَن اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَعْ اللَّهُ مَعْ اللَّهُ مَعْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَرَسُولِهِ اللَّهُ اللَّهُ مَعْ اللَّهُ مَعْ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَعْ اللَّهُ مَعْ الْعُمُ الْعُرُمِ اللَّهُ مَعْ اللَّهُ مَعْ اللَّهُ مَعْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَرَسُولِهِ اللَّهُ مَعْ اللَّهُ مَعْ اللَّهُ اللَّهُ مَعْ اللَّهُ مَن اللَّهُ وَرَسُولِهِ اللَّهُ مَعْ اللَّهُ مَعْ اللَّهُ مَعْ اللَّهُ مَعْ اللَّهُ وَرَسُولِهِ اللَّهُ مَعْ اللَّهُ مَعْ اللَهُ مُعَامُ اللَّهُ مُعُولُهُ اللَّهُ وَاللَهُ مُعَالَمُ مُعْ اللَهُ مُعَامُ مُعْ اللَهُ مَعْ اللَهُ مَن اللَهُ اللَهُ اللَّهُ مُعَامُ اللَّهُ اللَّهُ مَعْ مُعْتُ الْعُنْعُامُ مُعَامَ مُنَا اللَهُ اللَّهُ اللَّهُ مُعَامُ مُعْتُ مُعُولُهُ اللَّهُ مُعَامِ مُولِهِ اللَهُ اللَهُ مِنْ اللَهُ مُعَامَ مُنْ اللَهُ مُوالُكُمُ مُنَا الْعُلَي مُنْ اللَهُ مُعَامُ مُعْ الْعُلُولُ مُنْ اللَّهِ مَا اللَّهِ اللَّهُ إِلَيْ مُعُلَى اللَهُ مُ اللَهُ مُنْ اللَّهُ مُعْتُ مُولُكُمُ اللَّهُ مُعْلَى اللَهُ مُولُكُمُ مُنْ الْحُامُ مُ اللَهِ مُنْ اللَهُ مُولِكُمُ مُنَا اللَهُ مُعُلُولُ اللَّهُ لِلَهُ مُولُولُكُولُ اللَّهُ مِنْ الْحُلُولُ الْحُولُ اللَّهُ مُعُلُولُ مُنَا الْحُلُولُ مِنْ اللَّهُ لَعُلَيْ مُ اللَّهُ الْعُلَقُلُولُ اللَّهُ لَعُلَيْ مُولُ اللَّالَةُ لَعُلَيْ مُ مُ اللَّهُ الْعُولُولُ مُ اللَّالَ اللَّالَ اللَّهُ لَاللَهُ اللَّهُ مِ مُ اللَهُ مُ الْحُلُولُ مُ مُ الْحُلُلُولُ اللَّهُ مِ اللْعُ مُ اللَهُ الْعُلُولُ الْعُلَقُولُ مُ اللَّالُ الْعُلَقُلُولُ مُ الْحُلُولُ الْعُنْحُ مُ الْعُولُ اللَّا الْعُنْ الْحُلُولُ اللَّهُ الْحُعُ

 (۱) تلك عقيدة أهل السنة والجماعة، ومن يحد عنها فهو ضالً أثيم.

﴿ وَمَن يُؤْمِنُ بِٱللَّهِ يَهْدِ قَلْبَهُ وَٱللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلَهُ هُرَ ﴾. ﴿ فَمَن يُرِدِ ٱللَّهُ أَن يَهْدِيَهُ ، يَشْرَحْ صَدْرَهُ ، لِلْإِسْلَامِ وَمَن يُبِدُ أَن يُضِلَّهُ بِجَعَلْ صَدْرَهُ ضَيَّقًا حَرَجًا كَأَنَّمَا يَصَّعَدُ فِي ٱلسَّمَاءَ كَذَلِكَ يَجْعَكُ ٱللَّهُ ٱلرِّجْسَ عَلَى ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾. ﴿إِنَّ رَبَّكَ هُوَ أَعْلَمُ بِمَن ضَلَّعَن سَبِيلِهِ وَهُوَأَعْلَمُ بٱلْمُهْتَدِينَ ﴾. <il>

 أَالْتُ أَسْلَمُوا فَقَدِ ٱهْتَكَوْأُ وَإِن تَوَلُّوْا فَإِنَّكَا
 عَلَيْكَ ٱلْبَلَغُ وَٱللَّهُ بَصِيرُ إِأَلْعِبَادِ ﴾. ﴿ قُلْ هَٰذِهِ - سَبِيلِيٓ أَدْعُوٓ إَإِلَى ٱللَّهِ عَلَىٰ بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَن ٱتَبَعَنى وَشُبْحَنَ ٱللَّهِ وَمَآأَنَا مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾. ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ قَوْلًا مِّمَّن دَعَآ إِلَى ٱللَّهِ وَعَمِلَ صَلِحًا وَقَالَ إِنَّنِي مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴾.

خكاتمكة

في شرح أسماء الله الحسنى التي من أحصاها دخل الجنة.

قال الله تعالى : ﴿قُلِ ٱدْعُوْاٱللَّهَ أَوِادْعُوْا ٱلرَّحْمَنَّأَيَّامًا تَدْعُواْ فَلَهُ ٱلْأَسَمَاءُ ٱلحُسَنَىٰ ﴾ وقال تعالى : ﴿ وَلِلَهِ ٱلْأَسَمَاءُ ٱلْحُسْنَى ﴾ أي له تعالى أحسنُ الأسماء لاشتمالها على التقديس والتعظيم والتمجيدُ، وعلى صفات الجلال والكمال له عز وجل : ﴿ فَادَعُوهُ بِهَاوَذَرُوا ٱلَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي آَسَمَنَ إِفِي سَيُجَوَوْنَ مَاكَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾.

وفي الحديث الصحيح : «إنَّ لله تسعةً وتسعين آسماً، مائة إلا واحداً، من أحصاها دخل الجنة. إنه وتر يحب الوتر». وفي رواية البخاري : «ولا يحفظها أحدٌ إلا دخل الجنة». فمعنى «أحصاها»: حفظها. وقيل: فهم معانيها وآمن بها. وقيل: تخلَّق بما يمكنه من العمل بمعانيها. والجمهور على أنَّ أسماءه تعالى غير محصورة في هذا العدد، وإنما لهذه الأسماء المعدودة خاصَّةٌ، وهي أنَّ من أحصاها دخل الجنة.

## \* \* ;

وهذه الأسماء الحسنى هي ـ كمـا رواها الإمـام أبو عيسى الترمذي في سننه عن أبي هريرة رضي الله عنهما، وابن حبان وصححه: ـ هو ﴿ ٱللَّهُ لَا ٓ إِلَنَهَ إِلَا هُوَ ﴾<sup>(۱)</sup>. (الـرحمنُ<sup>(۲)</sup>. الـرحيمُ<sup>(۳)</sup>.....

- ١١ الله: هو أعظم الأسماء، لدلالتِهِ على الذاتِ العلية الجامعة
   لكل صفات الألوهية المنعوتةِ بنعوت الربوبية.
- (٢) الـرحمن: بما ستـر في الـدنيـا وأفـاض من الخيـر على
   المحتاجين.
- (٣) الرحيم: بما غفر في العُقبى وجاد بالفضل والإنعام على العباد.

## الملكُ<sup>(۱)</sup>. القـدُّوسُ<sup>(۲)</sup>. السَّلامُ<sup>(۳)</sup>. المؤمِنُ<sup>(٤)</sup>. المُهَيْمِنُ<sup>(٥)</sup>. العزيزُ<sup>(٦)</sup>. الجَبَّارُ<sup>(۷)</sup>. المتكبرُ<sup>(٨)</sup>. الخالقُ<sup>(٩)</sup>. البارىءُ<sup>(١٠)</sup>.

- (۱) الملك: ذو الملك والعـظمـة والسلطان؛ المستغني بـذاتـه وصفاته عن كل شيء.
  - (٢) القدوس: المنزّه عن سمات النقص وموجبات الحدوث.
    - (٣) السلام: ذو السلامة من جميع الأفات والنقائص.
- (٤) المؤمن: المصدق نفسه ورسله وكتبه، أو المؤمِّن عبادَه من المخاوف.
- (٥) المهيمن: الرقيب المبالغ في المراقبة والحفظ، أو الشاهد، أي العالِمُ الذي لا يعزب عنه مثقال ذرة في الأكوان.
- (٦) العزيز: الغالب من العزة وهي القوة والشدة والغلبة، أو العديم المثل.
  - (٧) الجبار: الذي يقهر العباد على كل ما أراد.
- (٨) المتكبر: المتعالي العظيم، أو المتعالي عن صفات المخلوقات.
- (٩) الخالق: المقدر للأشياء، أو الذي أظهر الموجودات بقدرته وقدًر كل واحد منها بمقدار معين بإرادته على مقتضى حكمته.
  (١٠) البارى: الخالق للأشياء على غير مثال سابق.

- (۱) المصور: المبدع لصور المخلوقات، والمزيِّن والمرتب لها.
- (٢) الغفّار: الذي أسبل الستر على ذنوب عباده في الدنيا، وتجاوز عن عقوبتها في الأخرى.
- (٣) القهـار: الغـالب لـجميـع الخـلائق، أو الـذي يقصم ظهـور الجبابرة فيقهرهم بالإهانة والإذلال والإهلاك.
- (٤) الوهاب: جزيل العطاء والنوال، كثير المنن والإفضال، عظيم اللطف والإقبال يعطي من غير سؤال، ولا يقطع نواله عن عباد بحال.
  - (٥) الرزاق: المتولى خلق الأرزاق، المتفضل بإيصالها إلى العباد.
- (٦) الفتاح: الحاكم بين الخلائق من الفتح بمعنى الحكم، أو الـذي يفتح خزائن الرحمة على أصناف البرية.
  - (٧) العليم: المحيط علمه بكل شيء، فلا تخفى عليه خافية.
- (٨) (٩) القابض الباسط: مضيق الرزق على من أراد، وموسعه على من أراد، أو قابض الأرواح عند الممات وناشرها عند الحياة.

- الخافضُ<sup>(۱)</sup>. الرافعُ<sup>(۲)</sup>. المُعِزُّ<sup>(۳)</sup>. المذِلُّ<sup>(٤)</sup>. السميعُ<sup>(٥)</sup>. البصيرُ<sup>(۲)</sup>. الحكَمُ<sup>(۷)</sup>. العدلُ<sup>(۸)</sup>. اللطيفُ<sup>(۹)</sup>. الخبيرُ<sup>(۱۱)</sup>. الحليمُ<sup>(۱۱)</sup>. العظيمُ<sup>(۱۱)</sup>. الغفورُ<sup>(۱۳)</sup>. الشكورُ<sup>(۱۱)</sup>.....
  - (١) (٢) الخافض الرافع: الواضع من عصاه، والرافع من تولاه.
- (٣) (٤) المعز المذل: الـذي أعز أولياءه فضلًا، وأذل أعـداءه عدلًا.
- (٥) (٦) السميع البصير: المتصف بالسمع والبصر لجميع الموجودات بدون حاسة أو آلة.
- (٧) الحكم: بفتح وسطه الحاكم الذي لا مرد لقضائه، ولا معقب لحكمه.
  - (٨) العدل: العادل الذي لا يفعل إلا ما ينبغي له فعله.
- (٩) اللطيف: الـذي لطفت أفعـاله وحسنت، أو العليم بخفيـات
   الأمور ودقائقها، وما لطف منها.
  - (١٠) الخبير: العليم ببواطن الأمور وخفياتها. (١١) الحليم: الذي لا يعجل بالانتقام مع غاية الاقتدار. (١٢) العظيم: الذي لا يتصوره عقل، ولا تحيط بكنهه بصيرة.
  - (١٣) الغفور: بمعنى الغفَّار كثير المغفرة والستر لذنوب عباده.
- (١٤) الشكور: المثني على المطيعين من عبـاده، أو الذي يعـطي الثواب الجزيل على العمل القليل.

- (۱) العلي : العالي البالغ الغاية في علو الرتبة، أو الذي علا بذاته وصفاته عن مدارك الخلق بالكنه والحقيقة.
- (٢) الكبير: الذي فاق مدح المادحين ووصف الواصفين، أو ذو الكبرياء، أي كمال الذات والوجود.
  - (٣) الحفيظ: الحافظ المبالغ في الحفظ لما يريد حفظه.
- (٤) المقيت: المقتدر، خالق الأقوات، أو المتكفل بأرزاق خلقه،
   وإعطائهم أقواتهم.
  - (o) الحسيب: الكافي، وكل كفاية إنما هي منه تعالى.
  - (٦) الجليل: الكامل في جميع صفاته النفسية والقدسية.
- (٧) الكريم: الجواد، الذي لا يضيع من توسَّل إليه، ولا يترك من
   التجأ إليه.
- (٨) الرقيب: الحفيظ الذي لا يغفل، أو العليم الذي لا يعزب عنه شيء.
  - (٩) المجيب: الذي يجيب دعوةً الداعي إذا دعاه.
- (١٠) الواسع : الذي إفضاله شامل، ونواله كامل، أو المتسع علمه
   فلا يجهل وقدرته فلا يعجز.

| الشهيدُ(°).          | الباعثُ <sup>(٤)</sup> . | <sup>)</sup> .المجيدُ <sup>(۳)</sup> . | (1) الرودود (1)          | الحكينم      |
|----------------------|--------------------------|----------------------------------------|--------------------------|--------------|
|                      |                          |                                        | الوكيلُ <sup>(٧)</sup> . |              |
| •<br>• • • • • • • • |                          |                                        | (                        | الحميدُ (١١) |

- (١) الحكيم: المصيب في التقدير، المحسن في التدبير، أو ذو الحكمة وهي كمال العلم وإحسان العمل.
  - (٢) الودود: المحب للطائعين من عباده، المتحبِّب إليهم بإنعامه.
- (٣) المجيد: البالغ الغاية في المجد والشرف، أو الشريفة ذاته، الجميلة أفعاله، الجزيل نواله.
- (٤) الباعث: باعث الرسل، وباعث الموتى من القبور، وباعث
   الهمم إلى معالي الأمور.
  - (°) الشهيد: البالغ الغاية في علمه مع الحضور.
  - (٦) الحق: المتحقق الثابت وجوده أزلاً وأبداً، أو الحقيق بالعبادة.
- (۷) الوكيل: المتصرف في كل شيء كما يشاء، أو الموكول إليهكل أمر.
- (٨) القوي: الكامل في القوة، فلا يعجز بحال.
   (٩) المتين: شديد القوة كامل القدرة فلا يضعف عما يريد بحال.
   (٩) الوليُّ: المتكفل بأمور الخلق كلها، أو الناصر لأوليائه القاهر لأعدائه.
  - (١١) الحميد: المحمود على كل حال.

- (۱) المحصي : العالم الذي هو بالظاهر بصير، وبالباطن خبير.
   (۲) المبدىء : الخالق ابتداءً، فله تعالى النشأة الأولى.
  - (٣) المعيد: الخالق انتهاءً، فله تعالى النشأة الأخرى.
- (٤) (٥) المحيي المميت: من يحيي بإيجاد الأرواح للموتى،
   ويميت بنزعها من الأحياء.
- (٦) الحيُّ : الباقي المتّصف بالحياةِ الدائمة التي لا بداية لها ولا نهاية.
  - (٧) القيوم: عظيم القيام بتدبير خلقه.
- (٨) الواجد: الغني، أو العالم، أو الذي يجد كل ما يطلبه ويريده
   ولا يعوزه شيء.
- (٩) الماجد: المجيد، وتقدَّم تفسيره.
   (١٠) الواحد: الذي لا ثانى له فهو المنفرد بالألوهية والربوبية،
  - و (الأحد) المنفرد في ألوهيته وربوبيته.
- (١١) الصمد:المقصود في الحوائج على الـدوام لعظم قـدرته، وكمالها.
  - (١٢) (١٣) القادر المقتدر: ذو القدرة التامة.

المقدِّمُ<sup>(١)</sup>. المؤَخِّرُ<sup>(٢)</sup>. الأوَّلُ<sup>(٣)</sup>. الآخِرُ<sup>(٤)</sup>. الظَّاهِـرُ<sup>(٥)</sup>. الباطنُ<sup>(٢)</sup>. الـوالِي<sup>(٧)</sup>. المتعـالِي<sup>(٨)</sup>. البَرُ<sup>(٩)</sup>. التـوابُ<sup>(١٠)</sup>. المنتقمُ<sup>(١١)</sup>. العفـوُ<sup>(١٢)</sup>. الـرءوفُ<sup>(١٣)</sup>. مالِـكُ الملك<sup>(٤١)</sup>.

 (1) (۲) المقدِّم المؤخِّر: يقدِّم من يشاء، ويؤخِّر من يشاء عن بابه وجنابه. (٣) الأول: القديمُ قبل كل شيء بلا بداية. (٤) الآخر: الباقي بعد كل شيء بلا نهاية. (•) الظاهر: الذي ظهر بصفاته ومصنوعاته. (٦) الباطن: الذي بطن بكنه ذاته وصفاته. (٧) الوالى: المالك للأشياء، المتصرف فيها بإرادته وحكمته. (٨) المتعالى: البالغ الغاية في العلو والارتفاع عن النقائص. (٩) البر: المحسن بالخير والإنعام. (١٠) التواب: الذي يقبل التوبة عن عباده، ويعفو عن السيئات. (11) المنتقم: المعاقب للعصاة على مكروهات الأفعال. (١٢) العفو: ذو العفو، وهو ترك المؤاخذة على الذنب. (١٣) الرءوف: ذو الرأفة والرحمة الشديدة البالغة. (١٤) مالك الملك: الذي تنفذ مشيئته في ملكه كما يشاء، ويجري حکمه علی ما یشاء.

(١٣) الوارث: الباقي بعد فناء الخلق.

الرشيدُ<sup>(۱)</sup>. الصَّبُورُ<sup>(۲)</sup>). تمَّت الأسـمــاء الحـسنـى الــواردة في الـحــديث ومعانيها<sup>(۳)</sup>.

نســأل الله من فضله حسن الختــام، ونصلي ونسلم على خير الأنام سيـدنا محمـد وعلى آله وصحبـه البررة الكرام، القدوة الأعلام.

هذا وقد تمَّ بتوفيق الله تعالى (وله الحمد والمنة) هذا التعليق الموجز على «عقيدة الإسلام» الـذي قصدنـا به تيسير فهمها للعوام، تزكيةً لنفوسهم، وتطهيراً لعقولهم من دنس الجهل والأوهام، كما تمَّ شرح معـاني «أسماء الله الحسنى» بإيجاز وهو خير ختـام، سائـلاً القبول والـرضا

- (۱) الرشيد: الذي أرشد الخلق وهداهم إلى مصالحهم.
- (٢) الصبور: القادر على الصبر، فيؤخر العقوبة إلى الأجل المعلوم.
  - (٣) اقتبسنا تفسيرها من حواشي الجلالين وغيرها مع الإيجاز.

والمثوبة من الملك العلام، وصلى الله على سيدنا ومولانا محمد رسول الله أفـضـل الأنـام، وعلى آلـه وأصحابـه الهداة الأعلام.

تبصرة وذكرون

إنَّ من لطف الله تعالى ورحمته بعباده (وهو اللطيف الكريم الرءوف الـرحيم) أن اصطفى من النـاس الأنبياء عليهم السـلام. اجْتَبَـاهـم وهـداهم إلى صـراطـه المستقيم وآتاهم العلم والنبوة والحكمة واليقين وأقامهم الأسوة الحسنة للنـاس أجمعين، وبعث منهم (ثلاثمائة وثلاثة عشر) رسلاً هـداة مرشـدين، مبشرين ومنـذرين وداعين إلى الحق والهدى، والدين والعلم والنور، والنهج القويم والصراط المستقيم، ومحذّرين من الباطل والضلال والجهـل والعمي وسوء المصير ﴿ لِتَكَلَا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى والجهـل والعمي وسوء المصير ﴿ لِتَكَلَا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى

وأنزل إليهم من كتبه الناطقة بالحق الهادية إلى الرشد الداعية بالحجج القاطعة والبراهين الساطعـة إلى توحيـد الخالق جل وعلا في ألوهيته وربوبيته، وإلى وجوب عبادته وطاعته، وإلى الحق والهدى، مبشِّرةً من أطاع واهتدى بالنجاة والفوز العظيم، ومنذرةً من عصى واعتدى بالخسران وعذاب الجحيم.

وكـان آخرَهـا وأعمَّهـا، وأفضلَهـا وأدومَهـا (القـرآنُ العظيم) الذي بعث الله به خاتم رسله الأكرمين محمداً ﷺ وعليهم أجمعين.

وقد قصَّ الله تعالى فيه أنباء خمسة وعشرين رسولاً من عباده المصطَفَيْن الأخيار، وما كان من أممهم حيال رسالاتهم ودعوتهم للعظة والاعتبار وهم: آدم «أبو البشر» ونوح وإبراهيم وإسماعيل وإسحق ويعقوب ويوسف ولوط وداود وسليمان وإلياس وإدريس وذو الكفل وأيوب ويونس وزكريا ويحيى وشعيب وصالح وهود واليسع وموسى وهارون وعيسى ومحمد خاتم الرسل عليهم أفضل الصلاة والسلام.

\* \* \*

وخصَّ الله القرآن العظيم بـالإعجاز في كـل شأنـه فعجز الإنس والجن عن معارضته والإتيان بمثله، بل بمثل أقصر سورة منه عجزاً دائماً ظاهراً فبقي على مدى القرون علماً وهدى ونوراً وضياءً ورحمة وشفاءً لما في الصدور بما حواه من عقائد وشرائع وعلوم وفضائـل ومناهـج قويمة للحياة في الدنيا والنجاة في الآخرة.

قال تعالى : ﴿ قُل لَبِنِ ٱجْتَمَعَتِ ٱلْإِنسُ وَٱلْجِنُّ عَلَىٰٓ أَن يَأْتُواْ بِمِثْلِ هَٰذَا ٱلْقُرْءَانِ لَايَأْتُونَ بِمِثْلِهِ وَلَوْكَانَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضِ ظَهِ يَرًا ﴾.

وقد صدق الله تعالى إذ عَجَز الكل عن معارضته والإتيان حتى بأقصر سورة من مثلِه من حين نـزوله إلى الآن وبـاءوا بالخسـران المبين مع شـدة حـرصهم على تكذيبه ومعارضته، وأنزله تعالى أوفى كتاب وأتمه وأكمله كما قال تعالى : ﴿ مَّافَرَّطْنَافِي ٱلْكِتَبِ مِنشَىَّءٍ ﴾ وقال تعالى : ﴿ وَنَزَّلْنَا عَلَيَّكَ ٱلْكِتَبَ بِبُيْكَنَا لِكُلِّ شَيْءٍ وَهُدًى وَرَحْـمَةً وَبُشَرَى لِلْمُسَـلِمِينَ ﴾ فكان هو الكفيـل بمصالح العباد في الدنيا والدين والمغني لهم عما سواه في كل شأن وحين.

واقتضت حكمة الله تعالى ليبقى كتابة العـزيز دليـلًا وحجة وهاديا ومرشدا إلى يوم الدين لهذه الأمة المحمدية \_ أن يحفظه من العبث به والاعتداء عليه بالتحريف والتبديل كما فعله الأحبار والرهبان في التوراة والإنجيل حيث استحفظهم عليهما فحرفوهما وعبثوا بهما ضلالًا وكفراً فضمن الله حفظه من ذلك وقال: ﴿ إِنَّا نَحُنُ نَزَّلْنَا ٱلذِّكْرُوَ إِنَّا لَهُ لَحَفِظُونَ ﴾ . وقد صدق الله وأنجز وعده فبقي القـرآن من حين نزولِـهِ إلى الآن معجـزاً مصـونـاً محفوظاً آيات آيات وسوراً سوراً، بل كلمات وحروفاً من الإخلال به والاعتداء عليه بالتحريف والتغيير رغم شدة حرص أعدائه على تحريفه، بل على محوه من الوجود وسيبقى كــذلــك إلـى يــوم الــدين:﴿ إِنَّهُمْ يَكَيْدُونَكَيْدُا ٥ وَأَكِدُ كَيْدًا ٢ فَهَعِّلِ ٱلْكَفِرِينَ أَمْهِلْهُمْ رُوَيْلًا ﴾

﴿ وَمَاكَيْدُ ٱلْكَفِرِينَ إِلَّا فِي ضَلَالٍ ﴾ ﴿ إِنَّ هَنَؤُلاً • مُتَبَرُّمَا هُمْ فِيهِ وَبَطِلٌ مَّاكَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ ﴿ وَسَيَعْلَمُ الَّذِينَ ظَلَمُواأَكَم مُنقَلَبٍ يَنقَلِبُونَ ﴾ ﴿ وَمَارَبُّكَ بِغَنفِلٍ عَمَّا يَعْ مَلُونَ ﴾ والحمد لله رب العالمين.

فاعلم ذلك أيُّها الأخ المسلم واعتصم بالقرآن العظيم حبل الله المتين، وبهدي رسول الله الأمين واحذر الفتنة في الدين والأعداء الكائدين، وأطع الله ورسوله في كل حال وحين تفز بالخير في الدنيا وبالنعيم المقيم يوم الدين: وتكن فيه مع النبيين والصديقين والشهداء والصالحين، وفقنا الله وإياك إلى الحق واليقين، وصلى الله على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه والتابعين أجمعين.

کتبه حسنين محمد مخلوف عفا الله عنه